leginero

# LA LUZ DEL PORVENIR.

#### SEMANARIO ESPIRITISTA.

PRECIOS DE SUSCRICION.

Barcelona: un trimestre adelantado. 1 ptas. Fuera de Barcelona: un año, id. . 4 ptas. Extranjero y Ultramar: un año, id. . 8 ptas. LA REDACCION Y ADMINISTRACION,

Calle de Fonollar, 24 y 26. Se publica los Jueves. PUNTOS DE SUSCRICION.

En Lérida, Administracion de El Buen Sentido, Mayor, 81, 2...— Madrid: Almagro, 8, entr. derecha -Alicante: S. Francisco, 28, dup o

#### SUMARIO.

El Espiritismo refutando los errores del catolicismo romano. XLI.—¿Quién es el mas pobre?—La soledad mútua. IV (Conclusion.)—Las alas.—Pensamientos.

# EL ESPIRITISMO REFUTANDO LOS ERRORES DEL CATOLICISMO ROMANO.

#### XLI.

Dice un sábio y es muy cierto, que con la luz de la inteligencia se puede inquirir la verdad del infinito; esto tratamos nosotros de hacer; esforzamos nuestra imaginación para encontrar el por qué del por qué.

Creemos que las luchas son las sacudidas del progreso; pensamos que luchar es vivir; es decir, luchar moralmente, porque los asaltos y los combates los creemos incompatibles con el hombre civilizado. La guerra es el crimen de la sociedad y estamos muy conformes con lo que dice Victor Hugo: guerra á la guerra.

Creemos que la verdad no necesita la pompa del culto esterno; lo único que es necesario buscar es la revelacion del verdadero culto religioso apropiado á la lógica y á la razon.

Nuestra época positivista por excelencia necesita una religion despojada de formalismo, grave, digna, severa, esencialmente realista, matemática por decirlo así. Los ángeles buenos y malos, los elegidos y los bienaventurados, han de ser necesariamente sustituidos por obreros amantes del trabajo, por espíritus fuertes, decididos en la lucha, y resignados en la prueba; por almas generosas, que ya se encuentren encarnadas en la tierra, ora estén desprendidas de la envoltura material, trabajen activamente en su progreso, y en hacer progresar á las generaciones pasadas, presentes y venideras; por esto la obra del señor de Manterola titulada El Satanismo ó sea la cátedra de Satanás combatida desde la cátedra del Espíritu Santo nos parece un eco del pasado, una sombra de ayer, que se adelanta entre las realidades de hoy, para contarnos la historia de lo que fué. Es la voz de la tradicion que resuena en el espacio. ¿Encontrará eco en el positivismo del siglo xix? lo dudamos. Hoy no es ayer, ¡se piensa de tan distinta manera de ayer á hoy! Escuchemos al señor de Manterola en la página 749 del «Satanismo:»

«La injuria hecha á Dios es infinita, porque la injuria se mide siempre por la majestad de la persona ofendida; así que un acto mismo injurioso, es más ó ménos grave segun es más ó ménos alta la posicion gerárquica, ó el mérito personal de aquel á quien se ofende.»

El señor de Manterola (eco de ayer) cree que el hombre puede injuriar à Dios; en cambio un libre pensador de hoy esclama así:

«Dios no puede perdonar, porque no hay ningun hombre con poder bastante para ofender à Dios,» y estamos muy conformes con la opinien del sábio.

¿Qué es el hombre para llegar à Dios? si la distancia que media entre el Criador

y sus criaturas, es incalculable! ¡No hay matemático en el mundo que pueda medir el infinito!

Pero la escuela ultramontana forja un Dios pequeñito, al alcance de nuestras miserias, y en contacto con nuestras debilidades. Para ella, el microscopio es el objeto mas útil que hay en la Creacion, es el invento mas portentoso que ha podido hacer el hombre, penetrando con él, en el mundo de lo infinitamente pequeño.

El ultramontanismo á todo le pone un límite, todo para esa escuela tiene un fin aproximado, para ella las ruinas es el estado normal de cuanto existe; y hasta el progreso, que es la palabra de Dios, palabra que resonará siempre, voz que no puede extinguirse, aliento que es el alma de los mundos, hasta el gérmen eterno de la vida trata de agostarlo el señor de Manterola diciendo en la página 757 del «Satanismo:»

«Pero entonces dice Allan Kardec, contrariais la ley del progreso en las almas;» pues es claro que contrariamos el progreso eterno de las almas, porque la idea del progreso y la idea de la eternidad son contradictorias: el progreso no puede ser eterno; el progreso algun fin ha de tener, y ese fin no puede ser otro que la aniquilación, que es la muerte de todo progreso; y como la aniquilación no puede defenderse ni en la escuela de la religión ni en la escuela de la filosofía, no queda mas que la eternidad; ese progreso eterno que habíais soñado es una enorme torpeza, es un absurdo monstruoso; y por eso debíamos oponernos á la insensata doctriua del progreso eterno de las almas. El progreso de las almas termina allí donde termina el período de la prueba; allí termina su única existencia sobre la tierra; desde entonces ya no se habla de progreso ni en el cielo ni en el infierno: la Vírgen Santísima no puede aumentar ya ni un grado de mérito, por consiguiente, ni un grado de gloria: el réprobo en el infierno no puede aumentar un grado de su criminalidad, y por consiguiente ni un grado de su pena: no hay progreso ni en el bien ni en el mal; no hay más que la eternidad.»

La eternidad del caos es la que quiere el señor de Manterola; dice que el progreso eterno que hemos soñado los espiritistas, es una enorme torpeza, es un absurdo monstruoso; y por eso deben oponerse, y se oponen los ultramontanos á la insensata doctrina del progreso de las almas.

¿Y qué mas insensatez que poner un límite á la accion suprema de Dios?

¿Hay algun hombre en el mundo que pueda definir lo que es Dios? Ninguno, absolutamente ninguno; toda la ciencia humana se detiene ante ese misterio......

Ante esa fuerza eterna!

Ante esa vida infinita!

Ante esa voluntad omnipotente!

Ante esa ley inmutable!.... que marca la rotación de los planetas, y le dá ins-

tinto al insecto para crearse un albergue.

De Dios vemos los efectos; conjeturamos que existe una causa superior ó todo lo creado; pero nada más.... Y de ese foco de sabiduría y de amor, del cual recibimos las irradiaciones, pero cuyo punto central no podemos fijarlo, hay hombres bastante aventurados para decir que no hay progreso ni en el bien ni en el mal; no hay mas que la eternidad.

Esa muerta eternidad, señor de Manterola, seria la negacion de Bios.

El quietismo del santo, y el anonadamiento del réprobo, es contrario à las leves que rigen en la creacion; donde nada hay inmóvil, donde todo trabaja, donde los elluvios de la vida reaniman hasta las piedras.

Dice V. «el progreso no puede ser eterno; el progreso algun fin ha de tener, y ese fin no puede ser otro que la aniquilación, que es la muerte de todo progreso.»

¿Y cabe el aniquilamiento en la obra de Dios, señor de Manterola?

¿Concibe V. la muerte de todo progreso en la naturaleza cuya renovacion y reproduccion es eterna?

¿Qué importa que un planeta pierda las condiciones necesarias para ser habitado, si mil y mil millones de mundos reaparecen en el espacio para ofrecer à los espíritus inmensos laboratorios donde puedan estudiar las fuerzas y las sustancias de que se compone la vida?

¿Tiene acaso el espíritu una sola existencia? Bien sabe V. que eso no puede ser; tiene V. talento sobrado para comprender que la reencarnacion es la sintesis de la vida; negar la reencarnacion es negar la existencia del hombre, es negar el trabajo

y el progreso del espiritu, es negar en absoluto la luz.

El bello ideal del hombre en todas las edades ha sido esperar en el mañana; y el mañana del cielo, es inverosimil y monótono, el mañana del infierno es absurdo y horrible; y el mañana del progreso, es armónico, es grande, es sublime, es digno de Dios; porque el porvenir de la humanidad debe corresponder à la omnipotencia y à la misericordia del que con su aliento formó la luz.

El aniquilamiento de la vida, lo puede soñar el hombre en su delirio, pero nunca lo realizará Dios. La eternidad no es un tiempo muerto, es por el contrario una accion eterna, un trabajo incesante, un progreso indefinido. La eternidad es el tiempo, ¿y qué hacemos en el tiempo? trabajar; trabajar en la tierra, trabajar en la erracticidad, trabajar en mundos mejores, trabajamos siempre, porque el traba-

jo es la vida.

El límite de la perfeccion ningun sér lo ha poseido, porque entonces seria igual á Dios y Dios es único; y el estremo del mal tampoco se puede fijar. El Santo puede aumentar su gloria, y el culpable puede aumentar su culpa; la vida germina siempre, señor de Manterola; la aniquilacion no tiene razon de ser, como tampoco la tiene la existencia de Satanás por más que diga V. en su «Satanismo» página 766.

"Quien os lo digera, hermanos mios, la historia de Satanas es la historia del mundo, y la historia de la humanidad sobre la tierra, es enigma indescifrable,

cuando no se conoce la historia de Satanás.»

«El ángel malo existe, y debe existir aun para los espiritistas. Dios creó el mundo de los espíritus antes que el mundo corpóreo, porque segun ellos, el mundo de los espíritus preexistió al mundo material. ¿No pudo baber creado alguna naturaleza espiritual, algunos séres de esos mismos ya creados en el espíritu que no los destinase à informar el cuerpo? ¿Quién puede limitar la accion del Todopoderoso? Y si ese angel, que angel habria de ser en este caso el espíritu no destinado a la habitacion propia de un cuerpo; si el espíritu en uso de su libre albedrío puede pecar, como segun los espiritistas, pecan los espíritus encarnados; sinó repugna á la razon como demostrábamos ayer, la eternidad de las penas. Por qué razones queda demostrada la imposibilidad de la existencia de Satanás? Mas hoy no haré todavia la historia de Satanas, que este ha de ser asunto de la conferencia de mañana; vengo únicamente à preparar el terreno para esta historia con indicaciones que han de servirnos para la silosofía de la historia de Satanás, al estender en el mundo la supersticion y el fanatismo de la escuela espiritista.»

El espiritismo racional, señor de Manterola, no tiene tendencias ni á la supersticion ni al fanatismo; porque et trabajo de la filosofia racionalista es cultivar las

plantas preciosas que regaron con su sangre los mártires de la historia.

COUNTY OF CHES. ACTIVE STO

Nosotros seguimos las indelebles buellas de los grandes reformadores de ayer; somos la ampliacion de la reforma; queremos el progreso universal, el reinado de paz sobre la tierra, la ley del amor código del mundo; queremos en fin la fraternidad en accion, y no pueden ser supersticiosos y fanáticos los que solo admiten á Dios como causa, á la creacion como efecto, y al progreso como intermediario entre Dios y el hombre.

AMALIA DOMINGO Y SOLER.

# ¿QUIÉN ES EL MAS POBRE?

Iba un niño por la calle Sin zapatos y sin medias, Con unos malos calzones Y una camisa muy vieja, Y este sencillo atavio Eran todas sus riquezas; Pero la madre Natura Le otorgó por recompensa Unos ojos espresivos Del color de las turquesas, Una boca pequeñita Nido de coral y perlas; Una frente alabastrina Cual la nevada azucena, Y rosas en sus mejillas Le dejó la primavera. Sobre sus hombros flotaba Espléndida cabellera, Y eran del color del oro Sus delgadísimas hebras: Era un niño encantador En medio de su pobreza, Y hacia seis años que estaba En este mundo de penas. Aunque era corta su edad En su carita risueña Se notaba un algo triste.... Ese algo de la miseria. Llegó el niño ante un palacio Que entre jardines se eleva, Defendido y rodeado Por una artistica reja. El con gracioso donaire Encaramóse por ella, Diciendole al jardinero Que trabajaba la tierra: -Mira, escucha, dame pan, Sino..... te tiro una piedra, El hombre miró al chicuelo, Diciendole:--;Ah! ¡buena pieza! ¿Con qué me amenazas? ¿eh?.... -No, te lo digo de veras, Le dijo el niño riendo. -Pero abre, ¡si tu supieras!.... Tengo un hambre que no veo; Dame alguna cosa buena. -Bueno, bueno; voy á abrir Mas bajate de la reja, Con cuidado, no te caigas Y te rompas una pierna, El niño bajó de un salto Yendo á rodar por la arena, Esclamando alegremente: Abre, abre pronto y no temas; El jardinero entreabrió, · Con cierto temor la puerta, Cual si temiera á su amo

Que al verle, lo reprendiera, Pero el pequeño mendigo Tenia una atraccion inmensa Para él. ¡Le gustaba tanto!.... Por su charla tan amena.... Que con placer le guardaba Una parte de su cena, Y el chicuelo agradecido Le decia:-Mira, de veras, Que te quiero, si, te quiero, Te quiero mas que á mi abuela Y el buen hombre sonreia Diciendole:- ¡Ah! ¡buena pieza! Me quieres porque te doy.... -Si que me das cosas buenas, Pero mira, te querria Aunque tú no me las dieras: Y el niño le acariciaba Sonriéndose con tristeza, Y el pobre hombre le decia: -¿Quiéres trabajar la tierra? -Sí, sí, cuando sea mas grande, Ahora no puedo, mi abuela Quiere que yo la acompañe A la puerta de la iglesia; Y en estas conversaciones Pasaban horas enteras. Ya hemos visto que el chiquillo Habia franqueado la puerta, Cuando de pronto una dama Con una niña pequeña Se le acercó al jardinero, Diciendole con dureza: -Ya no es la primera vez Que cometes la imprudencia De hacer que entre este muchacho En el jardin; ¡que vergüenza! ¡Un chico descamisado Cruzando mis alamedas! ¿A qué vienes aquí, dí? No será tu intencion buena, Dijo mirando al pequeño. Este con santa inocencia La dijo:—No te incomodes, Porque este me da su cena; Anda, dámela y me ire Que tengo que ir por mi abuela. La dama, (aun á pesar suyo) Se fijó en la gentileza Del niño, y se sonrió Diciendo:-bien, que no vuelva A verte mas por aqui Vamos, Juan, dale tu cena. El jardinero se fué Y en esto llegó á la puerta Del palacio, una mujer Que tenia cara de enferma,

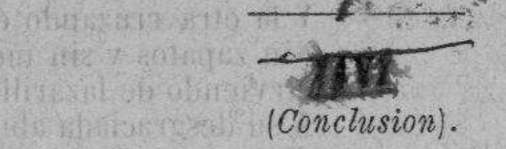
Con dos niños en sus brazos: Parecian de la miseria El símbolo, cadavéricos, Una palidez intensa: Habia dejado en sus rostros De amargo dolor la huella. Sus harapientos vestidos Cubrian sus cuerpos à medias; Y la mujer tiritaba Cual si una fiebre violenta La dominára; sus hijos Al estar junto á la reja, Se agarraron á los hierros, Y su madre con voz tierna, Dijo: ¡Ah! ¡señora!.... señora... Mire V. que horrible pena; Tengo dos hijos sin padre, Por qué este murió en la guerra! ¡Una limosna por Dios! ¡Mirame usted! ¡estoy enferma! -Pues váyase al hospital, Dijo la dama con flema; Ya estoy cansada de pobres, Y de historias, y de penas. Salió en esto el jardinero, Y le dió al niño su cena: Y este le dijo:-Abre pronto, Antes que se vaya esa. Abrieron, y aun la mendiga Miraba triste à la puerta Cuando el niño salio, y dijo (Acercándose á la enferma): -Parte esto con tus hijitos, Que es una cosa muy buena; Y el niño entregó gozoso A la pobre su merienda. Y sin esperar las gracias Con graciosa ligereza Echó à correr, temeroso Que aun la dama le riñera. Esta, al ver aquella accion Acarició a su pequeña, Para ocultar de su rostro El rubor de la vergüenza: En aquel sagrado instante, Escuchó de su conciencia, Voz profunda que le dijo: Hoy los mendigos te enseñan! Volvióse à su jardinero Diciendole:—cuando vuelva Ese niño, házle pasar Porque ha hecho un accion muy buena. El jardinero gozoso Le dijo:-;Si usted supiera!... ¡Ese niño tiene un alma! -Si; mas grande que la tierra; Dijo la dama y se fué

Cruzando las alamedas. ¿Entre aquellas dos criaturas La una en fastuosa opulencia, V la otra cruzando el mundo, Sin zapatos y sin medias, Sirviendo de lazarillo A su desgraciada abuela, ¡Pobre sér abandonado En el caos de la miseria! Sin instruccion! ¡sin amparo! Parecido á una hoja seca Que el huracan arrebata, Y que la toma y la deja? Así era del pobre niño Su desgraciada existencia, Pero en medio de aquel fango De aquel alma la pureza, No se mancho con la escoria Egoista de la miseria: Que en el pobre hay egoismo Por lógica consecuencia. ¡Oh! cuando estos dos espíritus Dejen mañana la tierra Ella vestirá de luto, El llevará luz inmensa, Y á su encuentro le saldrá Aquella mujer enferma; Aquella que cuando niño El consoló su miseria, Dándole cuanto tenia. ¡Benditas las almas buenas! Fotografiada en la luz Hallaran aquella escena: La rica dama mirando Con desprecio á la pobreza; ¡Y el pobrecito mendigo, Quedándose sin su cena! -¿Cual de los dos es mas pobre? Les preguntará la enferma, ¿El que se queda sin nada Por consolar la miseria, O el avaro que se guarda Con torpe afan su riqueza? ¡Oh mendigos de este mundo! Bendecid vuestra pobreza; Si sois buenos y sensibles, ¡Teneis la mejor riqueza! Que el que dá lo necesario El sér eterno lo premia! Niño que yo encontré un dia Sin zapatos y sin medias! Tu espíritu resplandece Con irradiacion inmensa! ¡Benditos sean los pobres Que tienen el alma buena! ¡Bendito el niño mendigo Que dió á otros niños su cena!

AMALIA DOMINGO Y SOLER.

Leer et 69

# LA SOLEDAD MÚTUA.



-¡Por Dios, Avelina! esclamó Nuñez con impaciencia; no diga V. esas sandeces; forme V. una idea mas alta de Dios, y no martirice mas á Javier que harto desgraciado lo ha hecho V. con su fanatismo haciéndole vivir solo toda su vida.

-Yo tambien he vivido sola; la soledad mútua, como V. dice, es la que ha

reinado en mi casa.

-Y lo que yo estraño, replicó Nuñez, es que Javier no la haya á V. dejado completamente sola hace muchisimo tiempo.

- No sé para que queria yo ver á V., cuando sé que para V. soy la mujer mas

mala del mundo; contesto Avelina con acento tristemente irritado.

-Eso es decir por decir, V. sabe muy bien que yo la quiero, y que le he dicho mas de una vez las virtudes que la adornaban, y los defectos que poseia; que son mas los segundos, que las primeras. V. cree que una mujer es buena porque siendo niña la encierren en un convento léjos de toda lucha, y cuando sale al mundo protegida y aconsejada por su confesor se case por egoismo, para tener un hombre que la mantenga y creerse con derecho de criticar á infelices mujeres que pasan su juventud rodando por los talleres luchando con la miseria y si caen...... es despues de haber sufrido todas las asechanzas de la vida. V. se cree buena porque no le ha faltado á su marido, y aunque no lo ha amado, no ha pensado en otro; y esto Avelina, no es una virtud, no es una gracia, es un deber que se debe V. á sí misma.

Avelina le miró y le dijo: - Con V. no puedo enfadarme; me dice V. unas cosas.....

-Le digo la verdad, Avelina; y se la digo porque la quiero. V. no es mala, pero tampoco es buena; en V. no hay una gran dósis de ternura, y donde no hay un gran sentimiento, no hay corazon.

-Así, así, fuerte, fuerte; dijo Julia riéndose, cogiendo las manos de Avelina

entre las suyas.

-Donde hay hoyo es donde hace falta echar tierra, dijo Nuñez con gravedad; Avelina no es mala, no; pero está mal conducida, y es preciso para salvarla del abismo, que yo la diga la verdad. No la quiere à V. bien quien la aconseja que se separa de su marido porque este sea espiritista. Vamos á ver, que le parece á V. la vida que llevan Julia y Enrique?

-Que se la envidio, porque para ellos no hay penas.

-Pues mire V., el que quiera ser sábio que estudie, que lo que mucho vale mucho cuesta. Ya ve V. el entusiasmo que hay en esta casa por el espiritismo; pues cuando murió Lopez, Julia estaba plenamente convencida que Enrique se habia vuelto loco porque decia que veia á Lopez, y Amalia puede decir cuantas veces le ha dicho Julia: - ¡Jesús! parece mentira que tú que eres tan fermal, creas en esas paparruchas y en esas simplezas de los espíritus; pues bien, cuando Julia despues de casada le oyó decir á Enrique que veia á su madre, y ella decia:-No puede ser, porque yo no la veo, y tuvieron algunos lijeros altercados; pero mejor es que ella le esplique las cuentas que se hizo.

-Yo, dijo Julia, confieso mi delito. Cada vez que decia Enrique que veia á su madre, me daha un miedo que me moria; y traté de disuadirlo de sus ileas; pero

cuando él me dijo muy sério:

-Julia, no seas niña, veo á mi madre como te veo á tí, y siento que tu no tomes parte en mi alegria, y abrigues temores ridículos impropios de tí.

<sup>(1)</sup> Véase el núm. 14 correspondiente al dia 19 del próximo pasado febrero-

Estas palabras me hicieron pensar mucho, muchísimo, en pocos momentos ví levantarse una nube en el horizonte clarísimo de mi felicidad, aquella diversidad de opiniones me parecia un principio de soledad, y aquel mismo dia cuando él se marchó á la oficina, salí y compré las obras de Kardec; cuando vino Enrique y las vió en mi costurero me dijo:

-¿Quién te ha traido estos libros? Estas serán cosas de Amalia.

-Nó, le dije yo, he salido á comprarlos, porque no quiero que temores ridícu-

los me separen un momento de ti. Enrique por toda contestacion me estrechó en sus brazos diciéndome: Mi madre estará contenta de tí; y desde aquel dia leemos, y estudiamos, y nada me separa de mi marido, y aunque yo no tengo mediumnidad ninguna veo que el espiritismo es una verdad; y si unidos estábamos ayer Enrique y yo, mas unidos aun estamos boy, y su madre que tanto miedo me inspiraba antes, abora me sirven de mucho sus consejos, porque se comunica con Javier y tengo un placer muy grande en hablar con aquel sér tan querido; y todo este hien lo he alcanzado por no seguir en mis trece de reirme de los espiritistas; y si no hubiera estudiado esta cuestion, es muy fácil que Enrique viendo á su madre y teniendo algunas nociones de espiritismo hubiera tratado de ir á centros espiritistas, y hubiese ido solo ó con amigos pero no conmigo, y así, el centro lo tiene en su casa, y si alguna vez vamos á las sesiones de la Espiritista Española vamos juntos, porque no quiero que la soledad mútua se apodere de nuestra felicidad, y esto mismo debias tu hacer, la mujer debe ser la verdadera mitad de su marido en cuerpo y en alma.

-Sí, Avelina, replicó Nuñez; V. debe estudiar las obras espiritistas, y sino quiere estudiarlas las deja, y viva tranquila en su casa queriendo á su marido, educando á sus hijos, y emancipándose de esa humillante tutela que impone el confesionario. Si hay hombres buenos en el mundo, crea V. que su marido es uno de ellos; y cuando tenga V. dudas sobre cualquier asunto, consulte con él pidiéndole su opinion; que el leal consejo de un hombre honrado, vale mas que todas las abso-

luciones de los santos padres de la iglesia.

A V. le aconsejan que se separe de su marido para decir ellos mañana:-¡Mirad las consecuencias del espiritismo! ¡mirad! ¡mirad! dirán los claricales con acento dolorido. ¡Este matrimonio! que vivia tan feliz..... ha sido disuelto por la

influencia diabólica de los malos espíritus!.....

Y en realidad ni han sido ustedes nunca felices, ni los separa el espiritismo y unicamente los desune la intolerancia de un vicario de Cristo y el torpe fanatismo que la domina à V. que la hacen creer en lo que ya no creen ni los niños. V. d'ice que la soledad mútua reina en su hogar; y yo le digo, que al que tiene cama, y duerme en el suelo, no hay que tenerle duelo.

-Y si Javier me quisiera verdaderamente, creo yo que por darme gusto aun que creyera en esas cosas de los espíritus, ¿no podia dejarlo un poco y no que

mientras mas me opongo, él mas se empeña en seguir con las suyas?

-¡Ah! ¿no sahe que V. ha ido sacando en ese corazon la condescendencia? No se queje V. del fruto aunque le parezca amargo; y gracias puede V. dar que Javier se contente con hablar con los muertos, y no se acuerde de hablar con los vivos, que hay muchas mujeres en el mundo con circunstancias especiales para distraer á los séres que se hastian de su intima soledad.

Créame V., amiga mia, nunca es tarde para ser feliz, y V. puede serlo con solo

querer.

En aquel momento llegó Javier, y Avelina al verle se levantó, miró á Nuñez como diciendole, sigo tu consejo, y le dijo á su marido:

-Mira, la tarde está muy buena, si quieres, podíamos ir los dos al colegio por

Su esposo la miró sorprendido y se volvió á mirar á Nuñez preguntándole con los niños. su mirada qué cambio era aquel.

Gaspar se hizo el desentendido, y Avelina que tiene la huena condicion de com-

prender al vuelo, y de ser franca contestó á la muda pregunta de su marido diciéndole: -Sí, sí; ha pasado lo que te figuras; hemos hablado Nuñez y yo de muchas co-

sas; dice que aun puedo ser feliz, que la soledad mútua yo la he creado en casa, que sé yo lo que me ha dicho; y entre todos me vais á volver loca.

-Vámonos por los niños Avelina, dijo Javier con cierta gravedad. Tú has sido hasta ahora una niña mal criada y jojalá! que Nuñez consiga hacer de tí una mujer, le deberia entonces mas que la vida.

La voz de Javier tenia una inflexion tan triste, y tan conmovedora, que hasta

Avelina se conmovió, y le dijo tratando de sonreir:

-Bueno, pues si soy una niña toma las cosas como de quien vienen, y ten paciencia, que ya creceré.

Javier miró á Nuñez, y éste le dijo riéndose:

-La soledad mútua es la filoxera que destruye la cepa de la familia, trabajemos todos á ver si nos vemos libres de esa funesta plaga.

-Y tanto que nos veremos, esclamó Julia; dejad que ahora me voy con vosotros y nos iremos á esperar á Enrique, y por el camino os daré instrucciones á los dos.

-Sí, sí; vamos todos, dijo Javier; Amalia y Nuñez deben ser tambien de la partida; cuando soy feliz me gusta verme rodeado de mis buenos amigos. .

-¿Y ahora eres seliz? le preguntó Avelina con graciosa sonrisa.

-Pregunta al ciego si es dichoso al ver la luz, contestó Javier con ternura.

Salimos todos y Nuñez nos dijo:

-Recuerde V. cuanto hemos hablado y escriba sobre la soledad mútua, que es la lepra que corroe á la sociedad.

Conclusion

CHILL SO THE WILLIAM SON

AMALIA DOMINGO Y SOLER.

# LAS ALAS.

Todo era noche sombria, En la cóncava region Del cénit, la Perfeccion Como una estrella lucía, Yo miré y dije:-Alma mia! ¿Cómo sin alas volar A tan excelso lugar?.... Y con temores insanos Cubri la faz con las manos Y principié à sollozar.

Una música lejana De mi duelo me sacó; Miré, y ví que se tinó La noche de rosa y grana; Y una beldad soberana Le dijo á mi voluntad: -Yo calmaré tu ansiedad Y alas te daré si quieres..... Y yo la dije:-¿quién eres? Y dijo:—LA CARIDAD.

El 26 de febrero se entregó al cobrador de la Junta de ausilios de Gracia, para los obreros sin trabajo, 400 reales: 40 de un espiritista de Mérida, Yucatan; 30 del Centro espírita de Monistrol, y 30 del Centro de la Buena Nueva de la villa de Gracia, y suplicamos á las almas buenas que se acuerden de los muchos desgraciados que mueren lentamente de inanicion.

### PENSAMIENTOS.

Siempre que nos sentimos dominados por la agitacion moral, queremos buscar el descanso en la agitacion física. Si un hombre no se moviera de un sitio para otro cuando se halla combatido de interiores luchas, estallaria su cabeza como la máquina de un vapor comprimida. - Carolina Coronado.

Asi como el génio crea, consagra el vulgo. - Cecilia Fic.

Hay inteligencias inquietas para las cuales la inaccion es un suplicio, y el reposo un oprobio.—Jorge Sand

SAN MARTIN DE PROVENSALS: Imp. de Juan Torrents y C.a, Triunfo, 4.