# cumentos

San Juan de la Cruz





por de Recional De Saldadica, el abelandados Seccionas, biantos de Legos, planto de puracos, el panto extento CORREO DE ZAMORA Y EL MUNDO DE VALLADOLID, ha contado con el patrocinio de la Consejería de Cultura de la Junta de Cas-



Tres apellidos para un hombre JOSÉ VICENTE RODRÍGUEZ......Páginas 2 a 6 La poesía de San Juan de la Cruz El secreto de la 'Música Callada' ANTONIO GARROSA......Páginas 33 a 48

# Tres apellidos para un hombre

Cronología Sanjuanista

res apellidos sucesivos para un hombre solo; y el hombre se llama JUAN: de Yepes; de Sancto Matía, de la Cruz. Y el hombre nuevo y definitivo es SAN JUAN DE LA CRUZ.

### Juan de Yepes (1542-1563).

Año 1542. Fontiveros (Avila): ve la luz, tercero y último vástago de Gonzalo de Yepes y de Catalina Alvarez. Se ignora el día; pero el nombre responde al de San Juan Bautista. Tiene algunos hermanos de leche.

**45-48.** Muerto Gonzalo, Catalina sale con sus hijos en busca de un medio de vida: Torrijos, Gálvez, retorno a Fontiveros. Muere Luis, el segundo de los hermanos.

**48-51.** Se traslada con su madre y Francisco, el hermano mayor, a Arévalo.

51-59. Medina del Campo: en el Colegio de los doctrinos. Prueba los oficios de carpintero, sastre, entallador y pintor con menguado fruto. Acólito en la Magdalena. Hospital de la Concepción o de las bubas: recadero, colector de limosnas, enfermero de sifilíticos.

**59-63.** Medina: frecuenta el Colegio de los Jesuitas de donde sale aventajadísimo en Humanidades.

#### Juan de Sancto Matía (1563-1568)

63. Medina: viste el hábito del Carmen en Santa Ana con el nombre de fray Juan de Sancto Matía.

**64-68.** Salamanca: estudiante en el Colegio Carmelitano de San Andrés y en la Universidad.



San Juan de la Cruz

Cursos universitarios: 64-65, 65-66, 66-67 matriculado como artista; 67-68, en la matrícula figura como presbítero y teólogo.

67. Febrero: Rubeo, General del

### JOSÉ VICENTE RODR

Centro Internacional d

Carmen, visita el Colegio d drés. Conservará siempre e de fray Juan "por el nomb santidad".

—12 de abril Ávila: com Capítulo Provincial de Cala Castilla bajo la presidenci Rubeo. En él es elegido pre estudiantes de S. Andrés Sancto Matía.

 Medina: verano: canta mera Misa. Confirmación cia. Ordenado poco antes manca. No sabemos el día.

—Medina: septiembreprimera entrevista con San sa; ésta le disuade de pass Cartuja, le expone sus pl Reforma entre los frailes. F promete esperar y abrazarl ma con tal que "no se ta cho". Vuelve a Salamanca además de estudiar presta asistenciales en uno de los les de la ciudad.

**68.** Terminado el curso, medina como pasante de espredicador. Repetidas en con la Santa entre julio-8

 —9 agosto: sale de Med la fundación de Valladolio Santa.

—Valladolid: 10 agostoasiste a la fundacion de De fiesta de la Asunción. Se ind detalle de la vida descalza. discute, con santa libertad, tos de vista con la Santa, enoja "con él a ratos".

—Primeros de octubre: Valladolid para Duruelo

—Octubre-noviembre: como peón con un albañil el modación de la alquería a convento de la Reforma.

la Cruz (1568-1591)

joviembre: se inaugura el onvento de la Descaldez, o de Belén que no me par era mejor" (S. Teresa). a su apellido en esta ocasugerencia de Santa Tereadrina. Y ya se apellidará

Ri de la Cruz.

dico antes de la Cuaresma, de Ceniza cae 23 febrede Duruelo el Padre Alonso Provincial de Castilla. bral P. Juan primer maestro os de la Reforma.

pablemente a últimos de primeros de marzo, visita la a Duruelo. Queda comciama. Recibe contento sarefue salen a confesar y prela comarca. Se despide no les rogado "mucho no fueta is cosas de penitencia con or. Ellos... hicieron poco s mis palabras para dejar sus Fundaciones, 13, 12).

junio: traslado de la funle Duruelo a Mancera de

alamanca).

salante el verano u otoño se pla Pastrana (Guadalajara), Findo allí aquel noviciado de

al octubre: vuelto de Pastraa e en Mancera la Profesión Pedro de los Angeles y de Bautista, novicios suyos. enero: asiste en Alba de a la fundación de Descal-Impañía de la Santa.

es il: Rector de Alcalá de Heentrimer Rector de los Cole--8 la Reforma. Su norma pedi: Religioso y estudiante-re-

idor delante.

robablemente durante el o-drimestre va a Pastrana a los excesos introducidos niviciado por Angel de S. Gaacia mediados de abril está a en Alcalá.

Avila: Confesor y Vicario a, asterio de La Encarnación: a, dirige a la Comunidad. ma el aspecto espiritual y

del convento.

robablemente ya a fines de enega a Avila, llamado por la a Teresa, Priora efectiva de irnación desde el 6 de octuecedente.

74. Acompaña a la Santa a Segovia. Llegan el 18 de marzo. Al día siguiente inauguran el convento de las Descalzas. Fray Juan dice la segunda misa. A fines de mes, de nuevo en Avila, donde termina, por septiembre los exorcismos sobre la posesa de Nuestra Señora de Gra-

-Septiembre: toma parte en la reunión o Capítulo de Descalzos, que comienza el 9 en Almodóvar del Campo.

77. Avila: 2 diciembre, noche: a los confictos de jurisdicción se añaden otros factores enojosos y fray Juan y su compañero son sacados



Casa natal del santo en Fontiveros

ARCHIVO

cia. Por orden de la Inquisición viaja a Valladolid y allí ante aquel tribunal explica oralmente el caso, además de haber dado anteriormente un informe escrito.

76. Por malentendidos y conflicto de jurisdicción, a primeros de año o a últimos del anterior, lo llevan preso a Medina junto con su compañero en La Encarnación. Interviene el Nuncio y los descalzos se reintegran a su puesto y sus labores en Avila. Siguen atendiendo a las monjas y enseñando el catecismo en el barrio y a leer y escribir a los niños.

de la casita de "La Torrecilla" contigua a La Encarnación y el 4 de este mes los llevan presos. Fray Juan a Toledo, donde pasará nueve meses en la cárcel conventual del convento del Carmen. Allí escribe gran parte de las canciones del Cántico Espiritual, el poema de La Fonte que mana y corre, y otras.

78. Agosto; durante la octava de la Asunción, casi seguro la noche de 16 al 17, entre dos y tres de la madrugada se fuga de la cárcel. Permanece, latitante, en Toledo mes y medio largo.

—9 octubre: comienza en Almodóvar el Capítulo de los Descalzos.
 Asiste fray Juan. Se le nombra Prior del Calvario (Jaén).

—De camino para su nueva residencia pasa por La Peñuela. Sigue

Muere en Medina Catalina Alvarez, madre del Santo.

-22 junio: Gregorio XIII emana el Breve Pía consideratione, por el cual se concede a los Descalzos que puedan formar Provincia aparte.

81. 3-16 marzo, Alcalá: Capítulo

la mañana sale para Gransu compañero y siete montaneadas por Ana de Jesús las tres de la noche entrannada. Ese mismo día inau convento de Descalzas. En solemne hace de diácono. Il primer momento asume el primer momento asu



Plaza de la Villa de Árévalo antigua y característica plaza castellana. Por ella discurrirían los pasos de un Fra Yepes mozo, amigo de músicas y rondas nocturnas.

hasta Beas, donde se detiene unos días, entre últimos de octubre y primeros de noviembre, en las Descalzas. Comienza su magisterio espiritual en la Comunidad. Lo continuará desde el Calvario, Baeza, Granada, etc.

—Primeros de noviembre: toma posesión de su cargo de Superior del Calvario, que durará siete meses y medio.

**79.** 13 junio: camino de Baeza con otros tres religiosos que van a fundar.

—14 de junio: inauguración del Colegio del Carmen. Primer Rector de Baeza.

80. Año del catarro universal.

de separación conforme al Breve de Gregorio XIII del año anterior. Terminado el Capítulo al que asiste, y en el que ha sido **tercer difinidor**, regresa a Baeza.

—Noviembre: a mediados sale para Avila. Lleva orden de traer a la Santa "a la fundación de Granda, con el regalo y cuidado que a su persona y edad conviene". Llega a Avila hacia el 25. Se entrevista con la Reformadora, que recibe grande alegría con la visita. El 29 parte de Avila. La Santa, que no puede acompañarle se queda triste. No se volverán a ver en la tierra.

-8 diciembre: llega a Beas.

82. 15 enero, lunes: a las tres de

rio espiritual, confesión y de la Comunidad. Lo on, hasta el año 88.

—Fines de enero: tomas de su priorato de los Santo res de Granada, para cuyo ha elegido la Comunidad la diados del año anterior.

Granada es, como ha sid da, el escritorio de Juan de Aquí comenzó o llevó a tén grandes libros Subida del Carmelo, Noche Oscura, Llama de amor vida.

—4 octubre: muere en Tormes la madre Teresa

83. A primeros de año est to de morir de la peste lla Sevilla".

mayo: se abre en Almodóvar Capítulo de los Descalzos. Asistiray Juan y es confirmado en su confirmado de Prior de Granada.

85, 17 febrero: funda un convende Descalzas en Málaga.

Capítulo de los Descalzos. Se le mbra Segundo Definidor. Vuel-Ma Granada deteniéndose en Má-

-17 octubre: se reanuda en Pasna el Capítulo interrumpido en
boa por ausencia del P. Doria,
gido Provincial. Asiste el Santo.
le nombra Vicario Provincial de
adalucía; cargo que ostentará
sta abril del 87. En este tiempo,
calidad de Vicario Provincial, via conventos de frailes y monjas,
nda otros nuevos, concede faculdes, preside elecciones, etc. A
ntinuación señalarnos algunos de
s hechos más principales.

86. 18 mayo: funda convento de scalzos en Córdoba.

Junio: traslada a nueva sede las scalzas de Sevilla. Poco después e gravemente enfermo en Gualcázar. Algo repuesto se traslada Córdoba.

13 agosto: comienza en Maid Junta de Definidores bajo la
esidencia del P. Doria. Dura hasel 14 de septiembre. Fray Juan
fra leviene activamente en todas las
siones. En una de ellas se le coete la fundación de Descalzos en
degría del Santo se acuerda impriar ir los libros de la madre fundadonto. Teresa de Jesús.

yo 12 octubre: inaugura el conlanto de la Manchuela.

87. Enero-febrero: acude a Made id citado por el P. Doria. Torna ér lleguida a Andalucía.

de 18 abril: se abre el Capítulo, Crovincial en Valladolid. Deja de a Definidor y Vicario Provincial e Andalucía. Se le elige, por teres a vez, Prior de Granada.

88. 18 de junio: comienza el priner Capítulo General de la Descal-



Antigua iglesia de Jesús, de los PP. Jesuitas, hoy parroquia de Santiago. El colegio adjunto, 1557-1767, fue un foco vivo de cultura en Medina del Campo. En él estudia gramática, retórica, latín, griego, quizá filosofía, Juan de Yepes.

cez en Madrid. Interviene el Santo y sale Primer Defidor. Establecido el nuevo gobierno de la Consulta conforme al Breve de Sixto V, 10 julio 1587, el Santo es elegido Tercer Consiliario. El 11 de junio termina el Capítulo. El 10 de agosto se establece la Consulta en Segovia; a donde se traslada fray Juan. Comienza a gobernar el convento como presidente, aunque sigue siendo Prior de Granada donde tiene un vicario. Durante las ausencias del P. Doria en este año y los dos siguientes hace de Presidente de la Consulta el Santo.

89. 4 marzo: renuncia a su priorato de Granada y se le nombra Prior de Segovia. Durante todo el período segoviano al lado de la más alta contemplación ejerce un inten-

so apostolado. Magisterio espiritual en las Descalzas.

**90.** 10 junio: se inicia en Madrid el Capítulo General extraordinario. Asiste el santo.

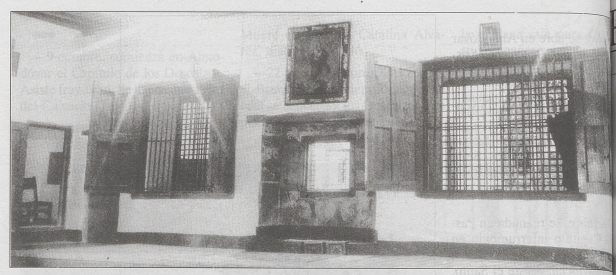
91. 1 junio: da comienzo en Madrid el Capítulo General ordinario. Asiste y queda sin oficio. Se ofrece para ir a México.

En sus años de Segovia escribe las mejores cartas de su Epistolario.

—Hacia el 10 de agosto llega a La Peñuela (Jaén), donde, entregado a la contemplación y a la vida campesina, espera la partida para México.

—Hacia el 10 de septiembre le comienzan a dar unas calenturillas que no se le quitan y cambian todos los planes.

000



La Encarnación. Coro bajo con el comulgatorio abierto en el centro y, en el fondo a la izquierda, de fesionario de P. Juan de la Cruz desde dentro de la clausura.

—Hacia el 10 de agosto llega a La Peñuela (Jaén), donde, entregado a la contemplación y a la vida campesina, espera la partida para México.

—Hacia el 10 de septiembre le comienzan a dar **unas calenturillas** que no se le quitan y cambian todos los planes.

—28 septiembre: sale de La Peñuela y se traslada a Ubeda (Jaén). Llega ese mismo día al atardecer. Entre tanto arrecia una infame persecución entablada contra el santo por Diego Evangelista, "mozo de poca prudencia y colérico", comenzada durante la estancia de fray Juan en La Peñuela. El Santo no se turba, como demuestra abiertamente su correspondencia de estos últimos meses.

—Muere santamente en Ubeda a las 12 de la noche del 13 al 14 de diciembre.

Contaba 49 años. Era sábado. 93. Mayo: traslación del cuerpo a Segovia.

1618. Edición príncipe de las Obras del Santo. Alcalá. Contiene Subida, Noche, Llama. Se reimprime con ligeras enmiendas al año siguiente en Barcelona.

1675. 25 enero: Clemente X promulga el Decreto de Beatificación.

1726. 27 diciembre: Canonización por Benedicto XIII.

1727. 27 diciembre: Publicación

de la Bula de Canonización Pía Mater Ecclesia.

Se designa en ella como día de su fiesta el 14 de diciembre.

1732. 22 marzo: Clemente XII traslada la fiesta al 24 de noviembre, concediendo Oficio y Misa, con octava y rito de Primera Clase, al Carmen Descalzo.

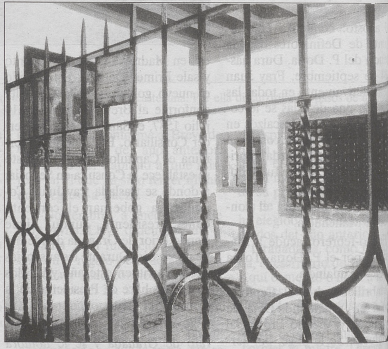
1733. 19 marzo: Clemente XII extiende el Oficio del Santo, con rito doble, a todos los reinos de España.

1738. 3 octubre: Clement extiende la fiesta a toda la la con rito semidoble.

1926. 24 agosto: Pío XI del San Juan de la Cruz Doctor Iglesia.

**1952.** 21 marzo: Pratrono de poetas españoles.

1982. 4 de noviembre: visit Papa Juan Pablo al sepulor Santo en Segovia.



Exterior del locutorio de la Santisima Trinidad en la Encame El día de su fiesta de 1573, hablando aquí de este misterio Santa de Jesús y San Juan de la Cruz, con la reja por medio, caen en el serior de la Cruz de la Cru

## poesía

Romance sobre el evangelio "in principio erat Verbum" acerca de la Santísima Trinidad

En el principio moraba el Verbo y en Dios vivía en quien su felicidad infinita poseía. El mismo Verbo Dios era que el principio se decía. El moraba en el principio principio no tenía. a. el era el mismo principio; por eso de él carecía. El Verbo se llama Hijo que de el principio nacía; hale siempre concebido y siempre le concebía; del dale siempre su sustancia ctor y siempre se la tenía. Y así la gloria del Hijo no es la que en el Padre había y toda su gloria el Padre visit en el Hijo peseía. ula Como amado en el amante uno en otro residía y aquese amor que los une

en lo mismo convenía con el uno y con el otro en igualdad y valía. Tres Personas y un amado entre todos tres había y un amor en todas ellas y un amante las hacía; y el amante es el amado en que cada cual vivía; que el ser que los tres poseen cada cual le poseía y cada cual de ellos ama a la que este ser tenía. Este ser es cada una y éste solo las unía en un inefable nudo que decir no se sabía; por lo cual era infinito el amor que las unía, porque un solo amor tres tienen, que su esencia se decía: que el amor cuanto más uno tanto más amor hacía.

2

### De la comunicación de las Tres Personas

En aquel amor inmenso que de los dos procedía palabras de gran regalo el Padre al Hijo decía, de tan profundo deleite que nadie las entendía; solo el Hijo lo gozaba, municipio ao pero aquello que se entiende de esta manera decía: "nada me contenta, Hijo, vera de tu compañía; y si algo me contenta, en ti mismo lo quería. El que a ti más se parece a mí más satisfacía y el que en nada te semeja

en mí nada hallaría.
En ti solo me he agradado,
ioh vida de vida mía!
Eres lumbre de mi lumbre,
eres mi sabiduría,
figura de mi sustancia
en quien bien me complacía.
Al que a ti te amare, Hijo,
a mi mismo le daría
y el amor que yo en ti tengo
ese mismo en él pondría,
en razón de haber amado
a quien yo tanto quería".

MCD 2022-L5

3

### De la creación

"Una esposa que te ame, mi Hijo, darte quería, que por su valor merezca tener nuestra compañía y comer pan a una mesa de el mismo que yo comía, porque conozca los bienes que en tal Hijo yo tenía y se congracie conmigo de tu gracia y lozanía". "Mucho lo agradezco, Padre,

—el Hijo le respondía—; a la esposa que me dieres yo mi claridad daría para que por ella vea cuánto mi Padre valía, y cómo el ser que poseo de su ser le recibía. Reclinarla he yo en mi brazo y en tu amor se abrasaría y con eterno deleite tu bondad sublimaría".

4

### ama anna an faire and Prosigue

"Hágase, pues, -dijo el Padre-, que tu amor lo merecía"; y en este dicho que dijo, el mundo criado había palacio para la esposa hecho en gran sabiduría; el cual en dos aposentos, alto y bajo dividía; el bajo de diferencias infinitas componía; mas el alto hermoseaba de admirable pedrería. Porque conozca la esposa el Esposo que tenía, en el alto colocaba la angélica jerarquía; pero la natura humana en el bajo la ponía, por ser en su compostura algo de menor valía. Y aunque el ser y los lugares de esta suerte los partía, pero todos son un cuerpo de la esposa que decía: que el amor de un mismo Esposo una esposa los hacía. Los de arriba poseían el Esposo en alegría, los de abajo en esperanza de fe que les infundía, diciéndoles que algún tiempo él los engrandecería y que aquella su bajeza él se la levantaría de manera que ninguno ya la vituperaría,

porque en todo semejante él a ellos se haría y se vendría con ellos y con ellos moraría y que Dios sería hombre y que el hombre Dios sería y trataría con ellos, comería y bebería y que con ellos contino él mismo se quedaría hasta que se consumase este siglo que corría, cuando se gozaran juntos en eterna melodía. porque él era la cabeza de la esposa que tenía, a la cual todos los miembros de los justos juntaría, que son cuerpo de la esposa, a la cual él tomaría en sus brazos tiernamente y allí su amor la daría; v que así juntos en uno al Padre la llevaría, donde de el mismo deleite que Dios goza, gozaría; que, como el Padre y el Hijo y el que de ellos procedía el uno vive en el otro, así la esposa sería que, dentro de Dios absorta, vida de Dios viviría.

chamot im project 5

### siosbag of all Prosigue

Con esta buena esperanza que de arriba les venía, el tedio de sus trabajos más leve se les hacía; pero la esperanza larga y el deseo que crecía de gozarse con su Esposo contino les afligía; por lo cual con oraciones, con suspiros y agonía, con lágrimas y gemidos le rogaban noche y día que ya se determinase a les dar su compañía. Unos decían: "ioh si fuese en mi tiempo el alegría!". Otros: "iacaba, Señor; al que has de enviar, envía!"

En aquestos y otros ruegos

cuando el viejo Simeón

gran tiempo pasado había;

pero en los postreros años el fervor mucho crecía, a desego de desego de del

en deseo se encendía, as al made al volt de seu control de la control de rogando a Dios que quisiese Mari choegadant la

Otros: "ioh si ya rompieses esos cielos, y vería con mis ojos que bajases, y mi llanto cesaría!" "iRegad, nubes de lo alto, que la tierra lo pedía, y abráse va la tierra que espinas nos producía y produzca aquella flor con que ella florecería!". Otros decían: "ioh dichoso de la seguina y el que en tal tiempo sería que merezca ver a Dios con lo sojos que tenía
y tratarle con sus manos y andar en su compañía y gozar de los misterios que entonces ordenaría!".

### Prosigue

al buen viejo respondía que le daba su palabra que la muerte no vería hasta que la vida viese que de arriba descendía, y que él en sus mismas manos al mismo Dios tomaría dejalle ver este día. The said se said y le tendría en sus brazos y consigo abrazaría.

el liante de el hombre en Dios single of endiring the ne 7

### Prosigue la Encarnación

Ya que el tiempo era llegado en que hacerse convenía el rescate de la esposa que en duro yugo servía debajo de aquella lev que Moisés dado le había, el Padre con amor tierno de esta manera decía: "Ya ves, Hijo, que a tu esposa a tu imagen hecho había
y en lo que a ti se parece contigo bien convenía;
pero difiere en la carne pero difiere en la carne que en tu simple ser no había. En los amores perfectos esta ley se requería: que se haga semejante

el amante a quien quería; que la mayor semejanza más deleite contenía; el cual, sin duda, en tu esposa grandemente crecería si te viere semejante en la carne que tenía". "Mi voluntad es la tuya
—El Hijo le respondía—
y la gloria que yo tengo
es tu voluntad ser mía;
y a mí me conviene. Padre, lo que tu alteza decía, porque por esta manera tu bondad más se vería;

MCD 2022-I

veráse tu gran potencia,
justicia y sabiduría;
irélo a decir al mundo
y noticia le daría
de tu belleza y dulzura
y de tu soberanía.
Iré a buscar a mi esposa

y sobre mí tomaría sus fatigas y trabajos en que tanto padecía; y porque ella vida tenga yo por ella moriría y sacándola de el lago a ti te la volvería".

8 Regad, nubes de lo all

### Prosique

Entonces llamó a un arcángel que san Gabriel se decía y enviólo a una doncella que se llamaba María, de cuyo consentimiento el misterio se hacía; en la cual la Trinidad de carne al Verbo vestía; y aunque tres hacen la obra, en el uno se hacía;

y quedó el Verbo encarnado
en el vientre de María.
Y el que tenía sólo Padre,
ya también Madre tenía,
aunque no como cualquiera
que de varón concebía,
que de las entrañas de ella
él su carne recebía;
por lo cual Hijo de Dios
y de hombre se decía.

9

### Del Nacimiento

Ya que era llegado el tiempo en que de nacer había, así como desposado de su tálamo salía abrazado con su esposa, que en sus brazos le traía, al cual la graciosa Madre en su pesebre ponía entre unos animales que a la sazón allí había.

Los hombres decían cantares, los ángeles melodía,

festejando el desposorio que entre tales dos había; pero Dios en el pesebre allí lloraba y gemía, que eran joyas que la esposa al desposorio traía; y la Madre estaba en pasmo de que tal trueque veía: el llanto de el hombre en Dios y en el hombre la alegría, lo cual de el uno y de el otro tan ajeno ser solía.

11

### Romance sobre el salmo

Encima de las corrientes que en Babilonia hallaba, allí me senté llorando, allí la tierra regaba acordándome de ti, ioh Sión!, a quien amaba. Era dulce tu memoria y con ella más lloraba; dejé los trajes de fiesta, los de trabajo tomaba y colgué en los verdes sauces la música que llevaba poniéndola en esperanza de aquello que en ti esperaba.

Allí me hirió el amor y el corazón me sacaba;
Díjele que me matase pues de tal suerte llagaba;
Yo me metía en su fuego sabiendo que me abrasaba disculpando al avecica que en fuego se acababa; estábame en mí muriendo y en ti solo respiraba, en mí por tí me moría y por ti resucitaba,

la memoria de ti aba vida y la quitaba. oriame por morirme mi vida me mataba, rque ella perseverando tu vista me privaba. nzábanse los extraños tre quien cautivo estaba. raba cómo no vían e el gozo los engañaba. eguntábanme cantares o que en Sión cantaba: ranta de Sión un himno; amos cómo sonaba. decid, ¿cómo en tierra ajena, mde por Sión Iloraba, ntaré vo el alegría en Sión se me quedaba?; haríala en olvido en la ajena me gozaba; m mi paladar se junte

la lengua con que hablaba, si de ti yo me olvidare en la tierra do moraba. iSión, por los verdes ramos que Babilonia me daba, de mí se olvide mi diestra, que es lo que en ti más amaba, si de ti me acordare en lo que más me gozaba, y si yo tuviere fiesta v sin ti la festejaba! iOh hija de Babilonia, mísera y desventurada! iBienaventurado era aquel en quien confiaba, que te ha de dar el castigo que de tu mano llevaba, y juntará sus pequeños y a mí, porque en ti lloraba, a la piedra, que era Cristo por el cual yo te dejaba!

loleuv eb vov suell

Cantar del alma que se huelga de conocer a Dios por fe

Qué bien sé yo la fonte que mana y corre: aunque es de noche!

Aquella eterna fonte está escondida, que bien sé yó dó tiene su manida, aunque es de noche.

Su origen no lo sé, pues no le tiene.

mas sé que todo origen della viene,
aunque es de noche.

sé que no puede ser cosa tan bella y que cielos y tierra beben della, aunque es de noche.

Bien sé que suelo en ella no se halla y que ninguna puede vadealla, aunque es de noche.

Su claridad nunca es escurecida y sé que toda luz de ella es venida, aunque es de noche

Sé ser tan caudalosas sus corrientes, que infiernos, cielos riegan y las gentes,

aunque es de noche.

El corriente que nace de esta fuente bien sé que es tan capaz y omnipotente, aunque es de noche.

El corriente de es estas dos procede sé que ninguna de ellas le precede, aunque es de noche.

Aquesta eterna fonte está escondida en este vivo pan por darnos vida, aunque es de noche.

Aquí se está llamando a las criaturas y de esta agua se hartan, aunque a escuras, porque es de noche.

> Aquesta viva fuente que deseo en este pan de vida yo la veo, aunque es de noche.

> > 000

### Solded Sup CANTICO ESPIRITUAL

(Segunda redacción = CB) Canciones entre el alma y el Esposo

¿Adónde te escondiste, Amado, y me dejaste con gemido?
Como el ciervo huiste,
habiéndome herido; salí tras ti clamando, y eras ido. (etas) el dina v

Pastores, los que fuerdes sumevesto y steam allá por las majadas al otero, la obstamovanaia! aquel que yo más quiero, decidle que adolezco, peno y muero.

Buscando mis amores

iré por esos montes y riberas, no auprou im s y ni cogeré las flores ni temeré las fieras y pasaré los fuertes y fronteras.

iOh bosques y espesuras plantadas por la mano del Amado! iOh prado de verduras

de flores esmaltado de flores esmaltado decid si por vosotros ha pasado!

Mil gracias derramando pasó por estos sotos con presura y yéndolos mirando con sola su figura vestidos los dejó de su hermosura.

iAy, quién podrá sanarme? iAcaba de entregarte ya de vero; no quieras enviarme de hoy más ya mensajero anuguin sup as que no saben decirme lo que quiero!

Y todos cuantos vagan de ti me van mil gracias refiriendo y todos más me llagan mag own sales y déjame muriendo un no sé qué que quedan balbuciendo.

Mas ¿cómo perseveras, ioh vida!, no viviendo donde vives y haciendo porque mueras las flechas que recibes de lo que del Amado en ti concibes?

¿Por qué, pues has llagado aqueste corazón, no le sanaste? Y, pues me le has robado, ¿por qué así le dejaste, y no tomas el robo que robaste?

ESPOSA im solvio ea im sha iApaga mis enojos, pues que ninguno basta a deshacellos, y véante mis ojos, pues eres lumbre dellos y sólo para ti quiero tenellos!

> Descubre tu presencia, y máteme tu vista y hermosura; mira que la dolencia de amor, que no se cura sino con la presencia y la figura.

iOh cristalina fuente, si en esos tus semblantes plateados formases de repente los ojos deseados que tengo en mis entrañas dibujados!

iApártalos, Amado, que voy de vuelo!

Vuélvete, paloma

que el ciervo vulnerado por el otero asoma al aire de tu vuelo, y fresco toma.

Mi Amado las montañas los valles solitarios nemorosos las ínsulas extrañas los ríos sonorosos el silbo de los aires amorosos

la noche sosegada en par de los levantes del aurora la música callada la soledad sonora la cena que recrea y enamora.

Cazadnos las raposas, que está ya florecida nuestra viña, en tanto que de rosas hacemos una piña, y no parezca nadie en la montiña.

Detente, cierzo muerto; ven, austro, que recuerdas los amores, aspira por mi huerto y corran sus olores y pacerá el Amado entre las flores.

ENERO DE 1992

joh ninfas de Judea! 1017 eolub al eb otrasa le en tanto que en las flores y rosales de y otos la el ámbar perfumea, spérés entoon at no morá en los arrabales, em le nos sup em el nos yno queráis tocar nuestros umbrales.

y mira con tu haz a las montañas
y no quieras decillo,
mas mira las compañas de la que va por ínsulas extrañas.

#### ESPOSO

A las aves ligeras, eones, ciervos, gamos saltadores, montes, valles, riberas, ardores haremos las guirnaldas en tu amor floridas aguas, aires, ardores miedos de las noches veladores: y en un cabello mío entretejidas.

de la perfección que es la por las amenas liras de la chimas de serenas os conjuro que cesen vuestras iras yno toquéis al muro pasm eldeme edoda AOI porque la esposa duerma más seguro.

en el ameno huerto deseado a su sabor reposa el cuello reclinado sobre los dulces brazos del Amado.

Debajo del manzano

allí conmigo fuiste desposada; allí te di la mano y fuiste reparada donde tu madre fuera violada.

### Esposa le les onsmitte non

Nuestro lecho florido de cuevas de leones enlazado en púrpura tendido em a massivo y emebeu o de paz edificado em a la estada en alta o de constante en actual la de mil escudos de oro coronado.

A zaga de tu huella obeblus im disasleba las jóvenes discurren al camino al toque de centella al adobado vino; emisiones de bálsamo divino.

En la interior bodega de mi Amado bebí, y cuando salía por toda aquesta vega ya cosa no sabía y el ganado perdí que antes seguía.

Allí me dio su pecho allí me enseñó ciencia muy sabrosa y yo le di de hecho a mí, sin dejar cosa;

allí le prometí de ser su esposa.

Mi alma se ha empleado se neld niste eup y todo mi caudal, en su servicio; ya no guardo ganado pasibanano eb oteom le v ni ya tengo otro oficio, que ya sólo en amar es mi ejercicio.

Pues ya si en el ejido de hoy más no fuere vista ni hallada, diréis que me he perdido; que, andando enamorada, me hice perdidiza y fui ganada.

De flores y esmeraldas en las frescas mañanas escogidas

En solo aquel cabello que en mi cuello volar consideraste mirástele en mi cuello y en él preso quedaste museo sasoa sau as y en uno de mis ojos te llegaste.

Cuando tú me mirabas su gracia en mi tus ojos imprimían; por eso me adamabas y en eso merecían los míos adorar lo que en ti vían.

No quieras despreciarme, que, si color moreno en mí hallaste, después que me miraste, ya bien puedes mirarme que gracia y hermosura en mí dejaste.

### ESPOSO

La blanca palomica al arca con el ramo se ha tornado y ya ia tortolica al socio deseado en las riberas verdes ha hallado.

En soledad vivía y en soledad ha puesto ya su nido y en soledad la guía a solas su querido también en soledad de amor herido.

### **ESPOSA**

Gocémonos, Amado, y vámonos a ver en tu hermosura al monte y al collado . do mana el agua pura; entremos más adentro en la espesura,

y luego a las subidas na parab termono al illa cavernas de la piedra nos iremos, que están bien escondidas, y allí nos entraremos y el mosto de granadas gustaremos. dinya tenga atra ancia.

Allí me mostrarías m as nama na cida ay aut aquello que mi alma pretendía y luego me darías allí tú, ivida mía! aquello que me diste el otro día: que, andando enamorada, me hice perdidize y fui gar

el aspirar del aire

el canto de la dulce filomena el soto y su donaire en la noche serena con llama que consume y no da pena.

Que nadie lo miraba; Aminadab tampoco parecía y el cerco sosegaba y la caballería a vista de las aguas descendía.

### NOCHE OSCURA

Canciones de el alma que se goza de haber llegado al alto estado de la perfección que es la unión con Dios por el camino de la negación espiritual

En una noche oscura desboup ozona la ne v con ansias en amores inflamada ioh dichosa ventura! salí sin ser notada estando ya mi casa sosegada;

por eso me adamadas a escuras, y segura por la secreta escala disfrazada ioh dichosa ventura! a escuras y en celada estando ya mi casa sosegada.

En la noche dichosa en secreto que nadie me veía ni yo miraba cosa, sin otra luz y guía sino la que en el corazón ardía.

Aquésta me guiaba más cierto que la luz del mediodía adonde me esperaba quien yo bien me sabía en parte donde nadie parecía.

al monte y al collador el on nosa no atseup do mana el agua purabece sed el em asud , entremos más adentro en la espeserapuo roq

iOh noche que guiaste!

iOh noche amable más que la alborada! iOh noche que juntaste Amado con amada, amada en el Amado transformada!

En mi pecho florido, que entero para él solo se guardaba, allí quedó dormido odel manzano y yo le regalaba y en el ventalle de cedros aire daba.

El aire de la almena cuando yo sus cabelllos esparcía con su mano serena en mi cuello hería y todos mis sentidos suspendía.

Quedéme y olvidéme, el rostro recliné sobre el Amado, cesó todo y dejéme, dejando mi cuidado entre las azucenas olvidado. IV Este saber no sabiendo

"Versos que se escriben en la Subida del Monte" y son programa y "doctrina para subir a él"

y et espiritu dotado de un entender no entendiendo esta (15, 13, 10) (15, 13, 10) (15, 13, 10)

Para venir a gustarlo todo, para venir a lo que no eres, no quieras tener gusto en nada; para venir a poseerlo todo, no quieras poseer algo en nada; para venir a serlo todo, ven on supno quieras ser algo en nada; algo el algo para venir a saberlo todo, a sa nelup no quieras saber algo en nada; para venir a lo que no gustas, has de ir por donde no gustas; para venir a lo que no sabes, has de ir por donde no sabes; para venir a lo que no posees, has de ir por donde no posees;

has de ir por donde no eres.

Modo para no impedir al todo

Cuando reparas en algo, and atmas alonalo de v dejas de arrojarte al todo; sides on sheup as eup porque, para venir del todo al todo, has de negarte del todo en todo; y cuando lo vengas del todo a tener, omeno has de tenerlo sin nada querer; se consm const porque, si quieres tener algo en todo, no tienes puro en Dios tu tesoro.

IIV s obra de su clemencia

### LLAMA DE AMOR VIVA

Canciones del alma en la íntima comunicación de unión de amor de Dios

iOh llama de amor viva que tiernamente hieres de mi alma en el más profundo centro, pues ya no eres esquiva, acaba ya, si quieres; rompe la tela deste dulce encuentro!

iOh cauterio suave! iOh regalada Ilaga! i0h mano blanda! i0h toque delicado que a vida eterna sabe en el el entre do y toda deuda paga; en abred obella dup rev ne matando, muerte en vida la has trocado! 

iOh lámparas de fuego en cuyos resplandores las profundas cavernas del sentido, que estaba oscuro y ciego, con extraños primores sy oviv on by im 13 calor y luz dan junto a su querido! pues sin et y sin mi quedo este vivir aque sere?

iCuán manso y amoroso recuerdas en mi seno donde secretamente solo moras y en tu aspirar sabroso de bien y gloria lleno cuán delicadamente me enamoras! nasta que viva contigo.

IIIV nuerome pogque no muero omms nos y en

Coplas hechas sobre un éxtasis de harta consolv si amab v so templación

Entréme donde no supe mout no ouel else no toda ciencia trascendiendo.

Yo no supe dónde entraba, sum im a and l pero, cuando allí me ví, sin saber dónde me estaba, les enbases em sos grandes cosas entendí; no diré lo que sentí, que me quedé no sabiendo, toda ciencia trascendiendo.

De paz y de piedad era la ciencia perfecta en profunda soledad tourn on surriog orsum sup entendida (vía recta); era cosa tan secreta que me quedé balbuciendo, toda ciencia trascendiendo.

••• si más vivo más muero?

Estaba tan embebido, tan absorto y ajenado que se quedó mi sentido de todo sentir privado y el espíritu dotado de un entender no entendiendo, toda ciencia trascendiendo.

El que allí llega de vero de sí mismo desfallece; cuanto sabía primero mucho bajo le parece y su ciencia tanto crece que se queda no sabiendo, toda ciencia trascendiendo.

Cuanto más alto se sube tanto menos se entendía, que es la tenebrosa nube que a la noche esclarecía; por eso quien la sabía queda siempre no sabiendo, toda ciencia trascendiendo.

Este saber no sabiendo es de tan alto poder que los sabios arguyendo jamás le pueden vencer; que no llega su saber a no entender entendiendo, toda ciencia trascendiendo.

Y es de tan alta excelencia aqueste sumo saber que no hay facultad ni ciencia que le puedan emprender; a asselub of quien se supiere vencer con un no saber sabiendo, irá siempre trascendiendo.

Y, si lo queréis oir, D O B Mar Braq consiste esta suma ciencia en un subido sentir de la divinal esencia; es obra de su clemencia hacer quedar no entendiendo, toda ciencia trascendiendo.

Coplas del alma que pena por ver a Dios

Vivo sin vivir en mí y de tal manera espero

que muero porque no muero.

En mí yo no vivo ya
y sin Dios vivir no puedo;
pues sin él y sin mí quedo
este vivir i qué seré? este vivir ¿qué será? Mil muertes se me hará, muriendo porque no muero.

Esta vida que yo vivo es privación de vivir, y así es contino morir hasta que viva contigo. iOye, mi Dios, lo que digo: que esta vida no la quiero, que muero porque no muero!

Estando ausente de ti ¿qué vida puedo tener sino muerte padecer la mayor que nunca ví? Lástima tengo de mí, pues de suerte persevero que muero porque no muero.

El pez que del agua sale aun de alivio no carece que en la muerte que padece ¿Qué muerte habrá que se iguale a mi vivir lastimero, pues si más vivo más muero?

Cuando me pienso aliviar de verte en el Sacramento, háceme más sentimiento el no te poder gozar; todo es para más penar por no verte como quiero y muero porque no muero. While office and

Y si me gozo, Señor, and sonsid posmicon esperanza de verte, adaz amate spirir en ver que puedo perderte se me dobla mi dolor; so vine engum obnata viviendo en tanto pavor y esperando como espero, muérome porque no muero.

iSácame de aquesta muerte, mi Dios, y dame la vida; no me tengas impedida en este lazo tan fuerte; que on sanoli suranna mira que peno por verte produce on emebero y mi mal es tan entero, que muero porque no muero!

Lloraré mi muerte ya ma atmob eque on oy y lamentaré mi vida ero, cuando elli me vii, en tanto que detenida por mis pecados está. dales em elenció della al IOh mi Dios, cuándo será británia associación cuando yo diga de vero: vivo ya porque no muero?

obneinnessent sianeis con

X n hallar arrived v o

Otras coplas "a lo divino"

Tras de un amoroso lance, no de esperanza falto de la caza alcance. olé tan alto tan alto, que le dí a la caza alcance.

Para que yo alcance diese agueste lance divino anto volar me convino que de vista me perdiese; con todo, en este trance en el vuelo quedé falto; mas el amor fue tan alto, nue le dí a la caza alcance.

Cuando más alto subía deslumbróseme la vista la más fuerte conquista en escuro se hacía; mas por ser de amor el lance d un ciego y oscuro salto

todo me voy consumiendo.

sólo en su Dios arrimada;

a cosa que más estimo:

Mi alma está desasida de toda cosa criada

sobre sí levantada en una sabrosa vida

por eso ya se dirá

que mi alma se ve ya

sin arrimo y con arrimo.

y fui tan alto tan alto,

Cuanto más alto llegaba de este lance tan subido, tanto más bajo y rendido y abatido me hallaba; dije: "ino habrá quien alcance!"; y abatime tanto tanto que fui tan alto tan alto, que le di a la caza alcance.

Por una extraña manera mil vuelos pasé de un vuelo, minor al obrado ano porque esperanza de cielo tanto alcanza cuanto espera; esperé solo este lance y en esperar no fui falto, was month le lat not not some pues fui tan alto tan alto, al nog sy se elős sup que le di a la caza alcance.

IX todo lo que entenderse.

successed v at Glosa "a lo divino"

Sin arrimo y con arrimo, porque, si de luz carezco, sin luz y a oscuras viviendo tengo vida celestial, porque el amor da tal vida, cuando más ciego va siendo, que tiene al alma rendida, sin luz y a oscuras viviendo.

> Hace tal obra el amor después que le conocí, que, si hay bien o mal en mí, todo lo hace de un sabor vina long la safoag la v al alma transforma en sí y así, en su llama sabrosa, la cual en mí estoy sintiendo, apriesa, sin quedar cosa, todo me voy consumiendo.

XII

Glosa "a lo divino"

y estragar el paladar; nunca yo me perderé sino por un no sé qué que se halla por ventura.

Y, aunque tinieblas padezco en esta vida mortal, no es tan crecido mi mal,

Por toda la hermosura nunca yo me perderé y así, por toda dulzura sino por un no sé qué que se alcanza por ventura.

Sabor de bien que es finito <sup>lo más</sup> que puede llegar es cansar el apetito

El que de amor adolece, de el divino ser tocado, tiene el gusto tan trocado que a los gustos desfallece, como el que con calentura fastidia el manjar que ve y apetece un no sé qué que se halla por ventura.

No os maravilléis de aquesto, que el gusto se quede tal, porque es la causa del mal ajena de todo el resto; y así toda criatura enajenada se ve y gusta de un no sé qué que se halla por ventura.

Que estando la voluntad de Divinidad tocada no puede quedar pagada sino con Divinidad; mas, por ser tal su hermosura que sólo se ve por fe, gústala en un no sé qué que se halla por ventura.

Pues de tal enamorado decidme si habréis dolor, pues que no tiene sabor entre todo lo criado; solo, sin forma y figura, sin hallar arrimo y pie, gustando allá un no sé qué que se halla por ventura.

No penséis que el interior,
que es de mucha más valía,
halla gozo y alegría
en lo que acá da sabor;
mas sobre toda hermosura
y lo que es y será y fue
gusta de allá un no sé qué
que se halla por ventura.

Más emplea su cuidado quien se quiere aventajar en lo que está por ganar que en lo que tiene ganado; y así, para más altura, yo siempre me inclinaré sobre todo a un no sé qué que se halla por ventura.

Por lo que por el sentido puede acá comprehenderse y todo lo que entenderse, aunque sea muy subido, ni por gracia y hermosura yo nunca me perderé sino por un no sé qué que se halla por ventura.

XIII

UN PASTORCICO

Canciones "a lo divino" de Cristo y el alma
Un pastorcico solo está penado, Y a cabo de un gran
eno de placer y de contento sobre un árbol, do abrió

ajeno de placer y de contento y en su pastora puesto el pensamiento y el pecho del amor muy lastimado.

No llora por haberle amor llagado, que no le pena verse así afligido, aunque en el corazón está herido, mas llora por pensar que está olvidado;

que sólo de pensar que está olvidado de su bella pastora, con gran pena se deja maltratar en tierra ajena, el pecho del amor muy lastimado.

Y dice el pastorcico: "iay, desdichado de aquel que de mi amor ha hecho ausencia y no quiere gozar la mi presencia y el pecho por su amor muy lastimado!".

Y a cabo de un gran rato se ha encumbrado sobre un árbol, do abrió sus brazos bellos y muerto se ha quedado asido dellos, el pecho de el amor muy lastimado.

KIV

Navideña

Del Verbo divino la Virgen preñada viene de camino: ¿si la dais posada?

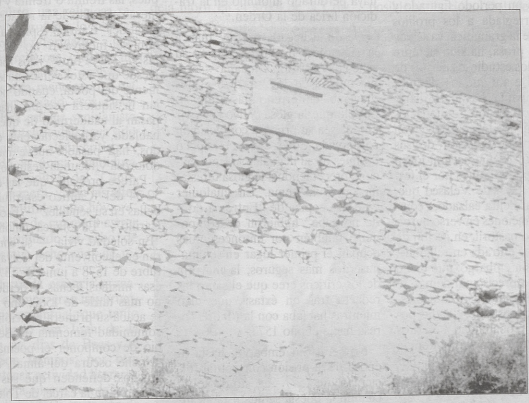
XV

Suma de la perfección

Olvido de lo criado; memoria del Criador; atención a lo interior; y estarse amando al Amado.

## la poesía de san Juan de la Cruz

**CRISTOBAL CUEVAS** 



Restos del muro del convento del Carmen en Toledo, testigo de la huida de fray Juan de la Cruz. El 22 de noviembre de 1968, celebrándose el IV Centenario de la Reforma de Duruelo, Toledo coloca sobre él, en cerámica toledana, la primera estrofa del poema de la 'Noche oscura', evocadora de la histórica huida.

ocos poetas han sabido encerrar tanta calidad en tan corto número de versos como san Juan de la Cruz. Apenas quinpoemas, según la opinión más undada, han bastado para colocara la cabeza de nuestros líricos. Todo se reduce, en efecto, a dos composiciones en liras - "Noche oscura" y "Cántico espiritual"—, no en estrofas aliradas —"Llama de amor viva"—, dos en coplas y indecasílabos —"La fonte" y "El Pastorcico"—, cinco glosas —"Enréme donde no supe", "Vivo sin vivir en mí", "Tras un amoroso lance", "Sin arrimo y con arrimo" y "Por toda la hermosura"-, un par de romances - "Sobre la Trinidad y la Encarnación" y "Sobre el sal-mo Super flumina"—, dos letrillas -"Del Verbo divino" y "Suma de la perfección"-, y unos aforismos místicos - "Para venir a gustarlo todo" -- . Es posible, como veremos, que se hayan extraviado algunos de sus versos, pero todo lo fundamental ha llegado a nosotros. San Juan de la Cruz es escritor de madurez que no compuso poesía hasta llegar a sazón. Entonces, quince años mal contados le bastan para acabar un poemario en que verbaliza con conmovedor patetismo sus vivencias espirituales.

1. Proceso creativo de la lírica sanjuanista. El Desarrollo cronológico de la creación lírica del santo sólo puede determinarse, hoy por hoy, aproximativamente. Incluso el inicio de su actividad poética ha de fijarse sobre conjeturas. Parece lógico que compusiera versos en latín y castellano durante su estancia en el colegio de jesuítas de Medina del Campo (1559-1563), bajo el magisterio del P. Juan Bonifacio, como lo exigía el plan de estudios allí vigente.

De acuerdo con él, los alumnos habían de ejercitarse en la composición latina y castellana -prosa y verso-, adiestrándose en la adquisición de un "estilo lúcido, atractivo, vivo y elegante". Como diría en 1768 M. J. de las Ribas, "la construcción de un período figurado y elegante, arreglada a los prolijos preceptos de la gramática, ya sea de poesía o de prosa, ha sido siempre el crisol de los estudiosos peritos de esta arte". De ahí que los alumnos de la Compañía hagan a diario -excepto los sábados- ejercicios de redacción, que luego corrigen en equipo bajo la dirección de sus maestros. Por lo que hace al joven Juan de Yepes, sabemos por el testimonio del P. J. de Velasco que, siendo ya carmelita calzado, "compuso unas canciones en verso heroico y en estilo pastoril, en acción de gracias por su entrada en religión". Es posible, sin embargo, que dicho testimonio, impreciso por demás, se refiera simplemente al "Cántico espiritual". No obstante, "nadie podrá negar la probabilidad a escritos y a versos de esa procedencia -afirma Eulogio Pacho-. ¿Por qué no también a versos espirituales?" En cualquier caso, nada nos ha llegado de esa posible poesía de iniciación.

A partir de 1568, con la Reforma ya en marcha, fray Juan de la Cruz vive en un ambiente conventual en que abundan las coplas, villancicos y cantos devotos. En esa poesía, esencialmente religiosa y desinteresada —nada tiene que ver con ella la vanidad artística-, se funden fuentes muy dispares. Elaborados en colaboración, dichos poemas se modifican una y otra vez con técnicas de tradicionalidad oral. En tales circunstancias es más que posible que nuestro poeta aportara alguna composición propia al repertorio común. Si ello fue así, Juan de la Cruz habría iniciado su obra lírica con poemas concebidos como letras de canción. No importa que de hecho se cantasen. Lo decisivo es su adscripción a un estilo lírico conventual y carmelitano que los marca de forma inconfundible. Seguramente, la mayoría de esos poemas, si es que existieron, se ha perdido. No obstante, algunos de sus versos o estrofas pueden haber llegado hasta nosotros más o menos transformados. No parece imposible, en fin, que algún cantarcillo del santo haya perdurado anónimo en la tradición lírica de la Orden.

Desde la llegada de fray Juan a la Encarnación abulense hasta su salida de la prisión toledana —sexenio que va de 1572 a 1578-, nos movemos en terreno más firme. Es posible que la glosa "Vivo sin vivir en mí" sea su primera composición conservada, y que se redactara poco después de su llegada a la Encarnación, precediendo a la glosa teresiana de igual tema. En cualquier caso, las coplas de "Entréme donde no supe" hubieron de componerse también por entonces, pues ocupan el primer lugar en los manuscritos más seguros; la mayoría de los críticos cree que el santo las redactó tras un éxtasis que tuvo mientras hablaba con la Madre Teresa hacia el año 1573.

No será, Sin embargo, hasta la época de la prisión conventual (diciembre de 1577 - agosto de 1578) cuando la poesía sanjuanista alcance plena madurez. En esos días de terrible prueba sabemos, en efecto, que cantaba coplillas devotas, la mayoría compuestas por él mismo. "Con estas canciones —recuerda la M. Ana de San Alberto, repitiendo una confidencia del santo- se entretenía y las guardaba en la memoria para escribirlas". Cuando por mayo de 1578 le ponen de carcelero al benévolo fray Juan de Santa María, el prisionero aprovecha las facilidades que se le dan para escribir los versos que había compuesto de memoria, puliéndolos ahora con la debida atención. Así redacta el cuadernillo que sacará consigo de la prisión, en el que se contiene el primer repertorio de su obra lírica. La M. Magdalena del Espíritu Santo nos informa de su contenido: "Sacó el santo padre cuando salió de la cárcel un cuaderno que, estando en ella, había escrito de unos ro-

mances sobre el evangelio In pr cipio erat Verbum, y unas con que dicen iQue bien sé yo la for que mana y corre, aunque es de che!, y las canciones o liras que cen ¿A dónde te escondiste? ha la que dice iOh ninfas de Judea El repertorio toledano comprendi pues, las treinta o treinta y unan meras estrofas de la redacción ginal del "Cántico espiritual" gún se incluya o no "¡Oh no fas!"-, la "Fonte" y los romanos Desde que estos versos nacen en mente del poeta, cuando no le de jan ni siquiera escribir, hasta pasan al cuadernillo de que hem hablado, ya perfectamente come dos, han pasado nueve meses dolorosa y fecunda gestación.

Parece probable que las estrole 32-34 del "Cántico espiritual", bellas en su sencillez — "Escónde Carillo", "La blanca palomica" "En soledad vivía" - se compus ran en el convento del Calvario tubre de 1578 a junio de 1579). R esas mismas fechas, y desde lue no más tarde de 1582, año en que se acaba su primera relación con comunidad femenina de Beas, de bió de componer el poema de l "Noche oscura del alma", aunqui muchos defienden que sus verni nacieron en la cárcel de Toledo, t vez porque los iniciales parecent coger ecos de aquella dolorosa periencia. También puede com ponder a esas fechas el "Monte perfección", destinado originario mente a las monjas de Beas, cum dísticos tienen un íntimo carácti poético. El cariño que sentía el po ta por estos versillos le lleva an fundirlos y perfeccionarlos consta temente. No obstante, la conocide version de Diego de Astor, repr ducida en la primera edición des obras (1618), no parece recoger forma que el santo hubo de con derar definitiva.

En cuanto a las cinco coplas fin les del "Cántico espiritual" primi vo —desde "Gocémonos, Am do"—, debieron de componerse Granada, entre 1582 y 1584. Ign ramos, sin embargo, cuándo se tegraron en el núcleo poemático existente.

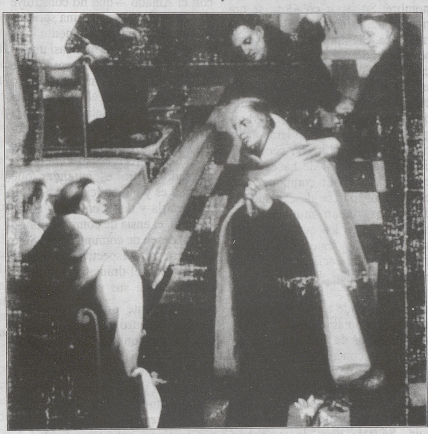
ENERO DE 1992 **21** 

propue si parece probable es que mla 11 del "Cántico" definitivo Descubre tu presencia"—se reden rase hacia 1585, dada su relaue temática con los versos de ha rtoda la hermosura", compuesdes después de una encendida conremedión con las monjas granadi-la del convento del Gran Capitán. transcurso, una religiosa reel estribillo profano, lo que dede inducir al reformador a gloand pen clave religiosa, creando un en independiente y, probablele dete, la estrofa mencionada. Así a macido esos cinco de clara estirpe sanjuanista nque su autenticidad haya sido es an duda por algún crítico—, ituvendo la única añadidura versión definitiva del "Cánti-De esa manera, y con las altender mes estructurales que hoy preca a el poema de cuarenta estroqueda terminado al cabo de menos que ocho años de rewa maduración.

n esta fecunda estancia grana-n oracobra, además, gran importanconventual, que tanto s, de impulsado san Juan de la de la desde sus días de Beas y el nquario. Son tiempos, por otra et de intensa actividad literaria, 0, true el poeta ensaya con éxito el on a lo divino" y la imitación de a et rofas cultas. Hacia 1584 nace el orre ma de la "Llama de amor viva", te dodo de glosa del verso quinto de nani denúltima copla del "Cántico es-"con la llama que conádo e y no da pena"—, siendo la por a composición una especie de tinuación de éste. Así lo atestistar un venerable manuscrito de la lioteca Nacional de Madrid, diendo que el comentario en a explica las canciones del "Pael Pluan de la Cruz, Carmelita Deson 20, a petición de doña Ana de ialosa; compuestas en la oración fin él mismo, año 1584". En los milinicuatro versos de la "Llama" se cuentra a nuestro juicio, el moento culminante de la poesía mísa del santo, cuando todo se vuelexclamación, resolviéndose la lesia en una impresionante exploon de afectos.

También parece haber sido compuesto en Granada "El pastorcico", uno de los poemas más delicados del místico de Fontiveros, inspirado de cerca en una bella composición pastoril. En sus versos descubrimos toda la ternura de las églogas de Garcilaso, junto a la emoción victimaria del Cristo que se deja morir en el árbol de la Cruz. se el poemilla "Sin arrimo y con arrimo", con acuñaciones verbales que equiparan "sabrosa vida" a "Llama sabrosa", lo que le aproxima a los versos de "Por toda la hermosura" y "¡Oh llama de amor viva!", haciendo pensar en fechas redaccionales próximas.

Por lo que hace a las letrillas de posible atribución, "Del Verbo Di-



Cuadro de las Carmelitas Descalzas en Baeza. Reproduce uno de los ensayos de martirio, que el rector Juan de la Cruz gusta de escenificar y protagonizar con sus estudiantes de Baeza.

En él aparecen, además reminiscencia litúrgicas, como la del himno ambrosiano "Vexilla Regis", que se cantaba a Vísperas del Domingo de Pasión - "Árbol elegido... para sostener miembros tan santos". En esta misma época habriá que situar la redacción de "Tras un amoroso lance", coplas que el manuscrito de Sanlúcar titula "Otras del mismo [autor], a lo divino". Algo parecido sucede con las nueve estrofas del poema "Por toda la hermosura", con su estética del "no sé qué" que parece preludiar actitudes románticas. Poco después hubo de escribirvino" parece un estribillo de carácter popular, usado por el santo como base de glosa. "Olvido de lo criado" es, en cambio, una síntesis cuasi aforística de su camino místico, publicada tardíamente (1667), sin demasiadas pruebas de autenticidad. Ninguna de estas dos composiciones puede fecharse, en fin, con una mínima garantía de acierto.

Tal es el catálogo completo de los versos que se nos han conservado del poemario sanjuanista. Es posible que escribiera algún otro poema, pero si así fue se ha perdido.

En todo caso, esas pocas composiciones demuestran sus increíbles dotes de poeta, desarrolladas desde las aulas medinenses hasta los años de Granada, aunque sólo a partir de la Reforma componga, que sepamos, poemas estrictamente místicos, fruto de su experiencia, y por tanto dignos de transmitirse a su nombre. Su labor creadora se demuestra lenta, concentradora v muy matizada. Siempre escribe sus versos inspirado por el calor de vivencias auténticas, aunque con el control de una despierta conciencia artística. No descuida la técnica, aunque incurre en ocasionales transgresiones basadas en el lema agustiniano de "escribir con rudeza, si es preciso, con tal de hacerlo con claridad". Más que componer muchos versos, parece desear que sus discípulos relean muchas veces unos pocos, en los que cifra todas las intuiciones y emociones derivadas de su experiencia personal. Con esa guía, también ellos pueden prepararse a recorrer seguros el camino que asciende al Monte Carmelo. Así, el poemario sanjuanista surge a impulsos de aspiraciones muy complejas: concretar verbalmente sus propias experiencias, desahogar sus sentimientos, encender los afectos de sus lectores, señalarles intuitiva y emotivamente el camino a seguir... Se trata, pues, de una poesía de gran trascendencia intencional, escrita con el máximo amor y respeto por el signo lingüístico que hace posible la comunicación del misterio. En el fondo, todos los versos del santo aspiran a expresar, unas veces "sus ansias vehementes y querellas de amor"; otras, "un estado de paz y deleite y suavidad de amor, según se da a entender en las canciones, en las cuales no hace otra cosa sino contar y cantar las grandezas de su Amado". "Contar y cantar", dice san Juan en el "Cántico". Es decir, exponer las maravillas entrevistas y entonar las alabanzas de quien se las ha manifestado. En eso consite esencialmente la poesía de san Juan de la Cruz.

2. Poesía y vivencia mística. La fuente principal de la lírica sanjuanista es la vivencia mística como hecho de experiencia. En un momento de su vida difícilmente precisable, "el más profundo centro de su alma" recibe el impacto de una "llama de amor viva". Esa llama le abrasa y le ilumina de modo inefable. Diríase que tras el encuentro con el Amado - que no constituye un hecho aislado, sino una serie de experiencias progresivamente más frecuentes, hasta formar casi un hábito-, fray Juan vive intensamente esa iluminación quemadora. Luego se afana en precisar el alcance de la herida, explicándosela ante todo a sí mismo. Como Francisco de Osuna y Teresa de Jesús, comprende que "una merced es dar el Señor la merced, y otra es entender qué merced es y qué gracia; otra es saber decirla y dar a entender cómo es". Así, el ansia de comprensión se une al deseo de comunicación. Sólo desde esta perspectiva se puede atisbar todo el dramatismo que sacude de raíz sus mejores versos.

Seguramente que su formación escolástica entró en conflicto desde el principio con la frescura vital de sus experiencias. La tentación de amoldarlas a esquemas aprendidos en lecturas y aulas debió de perturbarle profundamente. San Bernardo y las tres vías, santo Tomás con sus opiniones sobre la actividad de los sentidos y el valor de las virtudes en el camino espiritual, san Agustín con el afectivismo neoplatónico, el Seudo-Areopagita con sus empeños nominativos, el Seudo-Aquinatense con sus ideas sobre la felicidad y los "primores", resplandores y reentregas del Espíritu Santo, constituían otros tantos incentivos para convertir en teoría aquellas experiencias. En contrapartida, el "Cantar de los cantares" le demostraba que el sentimiento amoroso se expresa mejor con lenguaje poético, el cual puede concretarse, mediante una exégesis adecuada, en variados sentidos místicos. Había, pues, que aceptar el vehículo lírico, partiendo de la idea

de que también el corazón prende"; de que en toda explade amor hay una misteriosa de conocimiento. Por eso dirá expresión paradójica, que "con esta suma ciencia/ en un so sentir/ de la divinal esencia equivalencia de "ciencia" y "a miento", tan propia de la poesí establece así claramente. Por so lírica sanjuanista expresa ante una emoción iluminadora, ao analizada para cuajar en parebatada, es decir, en poem

Aquí radica, en última insta la cálida eficacia de su mensar el poeta renuncia en un princi expresarse en discurso teolo convencional, prefiriendo apor en textos de corte lírico, la fin jetividad escolástica estará and de sus escritos más cercanosal terio, es decir, de sus poemas en un segundo momento, cu crea necesario formular el poético en forma doctrinal, ren rá a la prosa discursiva. Sus w sin embargo, permanecen sien ajenos a esas servidumbres, apo dose en un lenguaje de grand plejidad emotiva, en que lo pa co predomina siempre sobre lo ceptual. El poeta recurre a pali aptas para múltiples interpreta nes, potenciándolas en un contra lingüístico que las hace muy tivas. De ahí que la lectura de versos suscite en el lector em nes y afectos, antes que ran mientos propios de la medita tradicional.

En todos sus poemas late, sin margo, un inequívoco sentido de gioso. Su discurso poético desde el pricipio como exprese mística, aludiendo siempre a la dades escondidas. Fiel a una estradición literaria, el poeta es un ámbito de ideas y emocina construido a lo largo de siglos e iniciados y para iniciados. I poema establece, apoyándos unas pocas palabras clave, uno de misterio que permite al lecto de tuir la profundidad de sus distributos.

Pensemos, por ejemplo, en el Cántico espiritual": "icAdónde te scondiste,/ Amado, y me dejaste on gemido?" Cualquier lector aviado identifica en la pregunta inidal el "dime dónde te apacientas, tonde reposas al mediodía" del Cantar de los cantares", 1,7; lue-go, en "te escondiste", el "verdademmente, tú eres un Dios escondi-"de "Isaías", 45, 15; el apóstrofe Amado sólo se entiende por reterencia a "Cantares", 1, 12: "Mi amado es para mí un manojuelo de "; "me dejaste" evoca el relan evangélico de la Ascensión, en isión tomada a la catequesis, la redicación y la pintura religiosa de época —así lo hizo por entonces ray Luis de León: "¿Y dejas, pas-or santo,/tu grey...?"—; los "gemilos" remiten, en fin, a "Romanos", 26: "El Espíritu ruega por nosonos con gemidos inenarrables". sí, desde sus primeras palabras, mos versos que podrían parecer al rofano un simple lamento de mante abandonada se comprenen por el lector iniciado como un nito de angustia religiosa, que se ricula en un mosaico de palabras e misterioso alcance.

Esta aptitud del verbo poético anjuanista para ser interpretado en lave espiritual es posible gracias, ante todo, a una larga tradición de exégesis bíblica, que ha enriquecido, desde un punto de vista semánlico, a un puñado de palabras priillegiadas hasta convertirlas en un verdadero "argot" místico. De esa manera, el escritor maneja vocablos de doble sentido, uno común y otro pactado. Cuando la familiaridad con ese lenguaje llega a su perfección, el místico se sirve de él con entera soltura, utilizando voces usuales en acepciones que sólo conocen los iniciados. Ello obliga a entender su sistema expresivo como verdadero lenguaje "convenido" en el seno de una comunidad de hablantes que poseen sus claves signilicativas. Como consecuencia de ello, los poemas místicos en general, y en especial los de san Juan de



Galería original del convento de las Carmelitas

Descalzas en Granada. Era usada hasta que dispusieron de la casa comprada a D. Luis Fernández de Córdoba en 1584. En la complicada operación y adaptación del edificio, el P. Juan de la Cruz está presente mediando, aconsejando y animando.

la Cruz, se configuran como escritura "en clave", a partir de un lenguaje que para él y sus lectores carece de ambigüedad —hablamos, lógicamente de los poemas en sí, prescindiendo por el momento de los comentarios en prosa.

Así se explica que composiciones tan esenciales en el sistema místico sanjuanista como la "Noche oscura del alma" admitan en apariencia una lectura de humano erotismo, si se atiende en exclusiva a la literalidad obvia de su significante. Pero

lo mismo puede decirse del "Cantar de los cantares", "canción suavísima —en sentir de fray Luis de León— que Salomón, rey y profeta, compuso debajo de un enamorado razonamiento entre dos, pastor y pastora; a cuya causa, la lección de este libro es dificultosa a todos y peligrosa a los mancebos, y a todos los que aún no están muy adelantados y muy firmes en la virtud; porque en ninguna Escritura se explica la pasión del amor con más fuerza y sentido que en ésta".



Retrato

anónimo de san
Juan de la
Cruz. Puede ser
el que la M.
Isabel de la
Encarnación y
el P. Fernando
de la Cruz
testifican haber
mandado sacar
a un pintor en
Granada sin
darse cuenta el
santo

-

A nuestro parecer, es posible que fray Juan de la Cruz, al principio de su carrera de poeta místico, hubiera intentado imitar estrictamente el estilo de los "Cantares", redactando la "Noche" como un poema de apariencia profana. Incluso es probable que, en el curso de su composición, se hubiera esforzado en omitir toda referencia explícita a Dios, el alma, los carismas o cualquier otra realidad manifiestamente religiosa. La fidelidad al estilo poético usado, a su entender, "por el propio Espíritu Santo" debió decidirle incluso a correr el riesgo de ser mal interpretado. La experiencia, sin embargo -¿por qué no también el temor a escandalizar a los pusilánimes, el peligro de servir de apoyo a espirituales de la "dejadez" y el "quietismo", o incluso el miedo a recelos inquisitoriales? le hubo de inclinar poco a poco a hacer más unívoco su mensaje, primero en el "Cántico", luego en sus otros poemas, y al final en la "Lla-

ma". San Juan de la Cruz, pues, arrancando de una imitación muy cercana y valiente del "Cantar de los cantares", habría ido descargando de "misticismo" verbal -es decir, de arcano expresivo- a sus poemas, cuyo carácter religioso se habría hecho evidente a medida que pasaba el tiempo. Con las excepciones que exija la crítica histórico-textual, creemos que éste es un criterio importante para interpretar correctamente algunos poemas del santo. A su luz, la "Noche" nos parece la más mística de sus composiciones líricas. También la más juvenil, audaz y comprometida, en cuanto encierra su mensaje en un discursos poético de alcance sólo accesible a iniciados.

Consecuencia de ello es que una parte importante de la palabra mística sanjuanista aparece como esencialmente ambigua —polisémica—, y por lo mismo poética. "Las expresiones de los poetas —advertía en 1502 León Hebreo— suelen encubrir y comprender muchas intencio-

nes y sentidos alegóricos". Com dice el propio san Juan en un com cido texto, es imposible en sus car ciones reducir a fórmula unívo "toda la anchura y copia que el el píritu fecundo del amor en ellas le va". El místico carmelita, formad en la teoría neoplatónica de la in piración poética, cree que sus ver sos se asemejan hasta cierto punt a los de la Escritura, pues ambos, su entender, han sido inspirado por Dios, aunque en diverso grado Todos sabían, por otra parte, que los textos bíblicos podían interpro tarse al menos en cuatro sentido -literal, alegórico, moral y anago gico-, lo que les confería una gra riqueza sémica. "Las palabras del Sagrada Escritura — había dichoe 1534 Tomás Moro—no están alla das a un solo sentido, sino cargada de otros misteriosos. No hay e toda la Sagrada Escritura un hech o una historia, aunque sea, por b cirlo así, absolutamente material palpable, que no lleve la vida y aliento de algún misterio espir tual".

otros libros, sino de lo que sacaba

de su espíritu". Ninguno de estos

testimonios excluye, como se ve, el

uso por parte del carmelita de li-

bros de consulta. El primero docu-

menta, por el contrario, préstamos

de biblioteca, y el segundo atestigua

que daba de mano a los libros sólo

en el acto mismo de escribir.

mismo quería san Juan de la nz que fueran sus poemas: místimitación de la Escritura. Él mismo lo advirtió con claridad: Mismoines "no se podrán declarar al so, ni mi intento será tal, sino lo dar alguna luz general; porque sdichos de amor es mejor declamos en su anchura, para que cada o de ellos se aproveche según su ado y caudal de espíritu, que reviarlos a un sentido a que no se mode todo paladar; y así, aun-

to, llenando de contenido extraño unos moldes literarios concebidos con intención bien distinta. Digámoslo claramente: sólo como expresión poética del misticismo vivencial sanjuanista se interpreta correctamente el cudal lírico del vate de Fontiveros.

**3. Fuentes y originalidad.** Hoy parece superada la opinión de quienes pensaban que san Juan de la Cruz escribió su poesía a partir del abismamiento en Dios y en sí mismo, sin más lecturas que la Biblia

Hablando estrictamente de la poesía, no cabe duda de que nuestro místico se sirvió de fuentes orales y escritas para llevar a cabo su obra creadora. A veces, un texto profano le sirve de base para redactar poemas en que leves cambios puntuales elevan "a lo divino" lo que originalmente era una composición no religiosa. En otras ocasiones -pensamos, sobre todo, en el "Cantar de los cantares", un lugar escriturístico proporciona a su poesía el clima lírico, la ambientación y hasta buena parte de su caudal léxico. A ello habría que añadir diversas influencias formales, señaladamente métricas. Hay veces, en fin, en que un poemilla o canción le emociona hasta inspirarle una composición propia, muy lejana del texto que le sirve de punto de partida. En todos los casos, la sensibilidad del poeta se sirve libremente de los materiales previos, evocados

desde una inspiración actuante, que

evita la frialdad de técnicas dema-

siado cerebrales. De esta menera, la poesía sanjuanista brota siempre de un estado de exaltación emocional que podríamos identificar con la inspiración o el "furor poético" de los platónicos. Este es el punto de coincidencia entre la creación lírica y la inspiración religiosa, lo que permite al místico establecer un cierto paralelismo entre el profetismo del Antiguo Testamento, los salmos e himnos bíblicos, los cantos de las sibilas y el verso religioso -en menor grado, cualquier otra poesía-. El mismo confesaba que, de sus intuiciones místicas, "unas me las daba Dios y otras las buscaba yo". También el prólogo del "Cántico espiritual" testimonia su convicción de la procedencia celeste de sus versos. Así se explica que los carmelitas coetáneos, o cercanos temporalmente a él, equiparen en cierto modo sus metros a aquellas sagradas composiciones.



la in si interpretaron los artistas venecianos del siglo XVIII la mila ver losa curación de fray Pedro de la Madre de Dios por san Juan de la punt a tras su accidente sufrido en las cercanías de Porcuna.

bos, en alguna manera se declaran, irado hay para qué atarse a la degrado ación".

Com

cond

nívo

ele

entre eso, sus explicaciones en prosa, ado existen, son meramente intidarias, no exhaustivas ni exclutes. Hechas, como era de esperecurriendo a técnicas de exéstiblica más que filológica, ten uno de los muchos sentidos na abibles del signo poético. Toda ingade retación es, a partir de aquí, poden de la creativo. Sólo así puede prenderse la poesía "de san a y un de la Cruz", esto es, la que él espira o transmitir como testimonio sus experiencias místicas. Lo deses tomar el texto como pretex-

ni más fuente de inspiración que el crucifijo. Esta ingenua creencia procede, sin duda, de una mala lectura de textos antiguos, cuando no de un equivocado propósito panegírico. Fray José de Jesús María, con más exactitud, afirmaba en 1624 que el santo "no tenía más libros que una Biblia, donde decía que hallaba cuanto había menester. Y si tenía necesidad de otro algún libro, lo tomaba de la librería común y lo volvía luego a ella". Seis años más tarde, fray Alonso de la Madre de Dios matizará de nuevo ese dato, al afirmar que, según los compañeros del varón de Dios, sólo escribía sus libros cuando andaba absorto en oración y que, aparte la Biblia, no se valía "entonces de

"Y aunque estos versos — afirma, por ejemplo, fray José de Jesús María— salían de su entendimiento, emanaban de la dulcísima influencia divina, como sucedía al profeta David cuando componía los versos de los Salmos, o las sibilas, profetisas que hablaron con el mismo espíritu, las cuales estaban como absortas en contemplación divina cuando pronunciaban aquellos versos con los que Dios quiso dar luz a la gentilidad de muchos de sus misterios".

En la práctica, la poesía del santo necesita apoyarse en una emoción eficaz, lo que no siempre coincide con la inmediatez de la vivencia mística. "El origen de la poesía -advertía W. Wordsworth-es la emoción que se recuerda en sosiego". Al igual que otro gran poeta de intensidades y matices -G. A. Bécquer—, fray Juan de la Cruz escribe sus poemas cuando la conmoción ya ha pasado, pero quedan aún los rescoldos. Y es que para hacer poesía necesita hallarse "con algún fervor de amor de Dios", "en amor de abundante inteligencia mística". Por eso, se niega a tomar la pluma en frío, aun para escribir en prosa, "porque también se habla mal en las entrañas del espíritu si no es con entrañable espíritu". Fray José de Jesús María confirma este punto con un dato de tradición viva, al afirmar que el poema brotaba de la pluma del santo "cuando había estado en alguna altísima contemplación, y gozaba aún la voluntad de los dulcísimos efectos de ella, y quedaban todavía en el entendimiento unas como vislumbres de los pasados resplandores". Quizá se deba a esto la homogénea tesitura de su verso, en que el signo lingüístico oculta tenazmente su procedencia, apareciendo como expresión original recién creada por el poeta. El verdadero desencadenante del verso sanjuanista es casi siempre la experiencia propia - encendimiento de amor, ocasionales carismas, ecos de lecturas devotas, recuerdos de diversos poemas...-. Esta, como la

forma sustancial escolástica, actúa sobre ese cúmulo de materia prima hasta alumbrar poemas que son obra literaria genuinamente suya.

No quiere esto decir que el estudio de las fuentes de la lírica de san Juan de la Cruz sea tarea irrelevante. Al contrario, gracias a ese estudio podemos aquilatar la potencia transformadora del poeta y el alcance de su originalidad. Sabemos, por ejemplo, que la cantera principal de sus ideas, emociones y sugerencias es la Biblia: "El cantar de los cantares", ante todo, y luego los "Salmos", libros sapienciales y proféticos, evangelios, etc. Un viejo testimonio de fray Alonso de la Madre de Dios nos dice que "tuvo gran don y facilidad en explicar la Sagrada Escritura", principalmente los "Cantares", el "Eclesiástico", "Eclesiastés", los "Proverbios" y "Salmos" de David. El recuerdo del cantar salomónico se sobrepone a todos en la "Noche oscura", imitación muy próxima a su modelo en ambiente y estilo, y luego en la primera redaccion de los versos del "Cántico espiritual". De él procede el símbolo del amor conyugal, el dramatismo de los enfoques y el acervo de imágenes que sugieren el amor místico a partir de significantes inicialmente profanos. Los pasajes sanjuanistas tributarios del "Cantar" son innumerables. Ciñéndonos al "Cántico espiritual" encontramos, por ejemplo, que la copla 22 — "En sólo aquel cabello" emparenta, además de con la poesía garcilasistas, con "Cantares", 4, 9 - "Heriste mi corazón con una tranza de tu cuello"-; la 28 - "Debajo del manzano"-, con 8, 5 -"Yo te levanté debajo de un manzano"-; los cuatro primeros versos de la 26 - "Detente, cierzo muerto"-, con 4, 16 - "Retírate, ioh cierzo!, y ven tú, ioh austro!"-. En cuanto al resto de los poemas mayores, la escapada nocturna de la enamorada que busca al Amado en la "Noche" recrea el inicio del capítulo tercero de "Cantares"; los cedros y almenas de las estrofas 6-7 proceden de 8, 9 - "Si es como un

muro, edifiquémosle encima luartes de plata; si es como puerta, reforcémosla con tablas cedro"-; las azucenas de la o 8 proceden, en fin, de 2, 1 —"Yo soy el lirio de los valles" que pace entre lirios". Este mi origen reconocen numerosos hi tismos, a veces con la impronta recuerdos litúrgicos -ciervo, p mica, tortolica, granadas, Am dab...-. En general, la poesía juanista aminora el erotismo 'Cantar de los cantares", tanto la descripción de las bellezas amada como en la evocación biental y suntuaria. Permane sin embargo, reminiscencias tar portantes como el lecho de s món, los escudos de oro, el m etc. Por contra, aparecen o se sarrollan los perfiles simbólio idealización amorosa, la drama ción de lo pastoril y la emotivi En este sentido, "Noche" y "C co" constituyen una verdaden creación de los "Cantares" des cultura contrarreformista, tal ésta se interpreta en nuestro pa la segunda mita del siglo XVI

Aunque menor, la influence otros libros bíblicos es también portante. Son frecuentes, por plo, los pasajes que, sometidos ves pero significativos retoqui integran armónicamente en lo sos del santo. A veces, éste lin asperezas hebráicas, chocantes una sensibilidad moderna. A la paráfrasis romancistica del 136, al llegar a los versículo -"¡Desventurada hija de B nia!: Dichoso el que coja a tu quitos y los estrelle contra peña" – el poeta dulcifica la literalidad del texto, apoyándo la alegoría de Cristo como "pi angular de la Iglesia: iOh h Babilionia...!/ Bienaventurado aquel en quien confiaba...;/ y rá sus pequeños/ y a mí, porq ti esperaba,/ a la piedra qu Cristo,/ por el cual yo te de

Hoy sabemos, por otra parlitambién la poesía profana di nacimiento influye parcialmentos versos sanjuanistas.

Una larga tradición literaria, apoyada en las técnicas del "contrafactum" o vuelta "a lo divino", hizo posible esa fecundación. "Imitar verso, copla, estilo y materia juntamente, eso es lo que llaman contrahacer", decía en 1602 el presbítero Luis Alfonso de Carballo. Así se cambiaba el sentido profano original por otro religioso, sin más que alterar levemente palabras o esc-

ructuras, o insertar los versos ele-

bién joyas de oro y plata, y vestiduras preciosas de que les despojaron los israelitas en la salida de Egipto para que las convirtiesen en otro uso mejor, así las doctrinas de los gentiles tienen las artes liberales y algunos preceptos muy provechosos para las buenas costumbres, todo lo cual es como oro y plata que sacaron de las minas de la divina Providencia; y el cristiano, que huye de ellos, háselo de tomar para el justo uso de predicar el Evangelio". En

lo demás, la afición de fray Juan de la Cruz a canciones y letrillas populares facilitaba notablemente este fenómeno. Desde niño, su hermano mayor, Francisco, le inició en los secretos de este arte casi primitivo. Como dice J. Boneta, Francisco solía pasarse de joven por las casas de las mozas "a dar músicas". Más adelante, cantaba coplillas religiosas a este tenor: "Mátanme vuestros amores,/ mi Señor y mi Señor,/ todo amor y todo amor", o la que, entre



Vista nocturna de Ávila fray Juan de la Cruz, que ya ha sufrido prisión en el Carmen de Medina en 1576, sufre prisión de nuevo en la noche del 3 de diciembre de 1577 junto con fray Germán de santo Matía.

como decía B.W. Wardropper, la divinización" de textos profanos se de micia ya en los primeros siglos del distinsimo, continuándose a trados és de los Padres de la Iglesia, poesa as sacros y predicadores medievaturales, autores de canciones devotas,

Esa actividad, que hasta el S. IV había estado sometida a una cierta polémica, quedó legitimada por san Angustín, el cual afirmaba que, al gual que los hebreos al salir de Egipto recibieron autorización divina "para expoliar a los egipcios", lambién los cristianos podían aprovechar para el bien las riquezas culturales nacidas fuera de su seno. Porque como los egipcios — argumentaba un tratadista— no sólo tenián ídolos y cosas perversas de que abominaban los hebreos, sino tam-

un plano más modesto, esta doctrina permite a san Juan de la Cruz aprovechar, por ejemplo, coplillas profanas muy populares para hacerlas vehículo de conceptos y afectos místicos. Así lo había hecho también años antes un franciscano como fray Bernardino de Laredo, acomodando la música de romances profanos a letrillas piadosas, con lo que también aquella quedaba "divinizada".

Con razón, aunque tal vez extremando los hechos, afirmaba Dámaso Alonso que nuestro poeta es fundamentalmente, e intencionalmente, un poeta a lo divino. todo lo que en su obra no viene del Cantar de los cantares, deriva de la conversión a fin religioso de dos procedencias amatorias profanas: 1) La poesía de tipo tradicional. 2) La poesía pastoril e italianizante". Por

danzas, cree oír de labios angélicos: "iOh qué lindo es el niño de la Circuncisión!/ iOh qué lindo el amor, oh qué lindo el amor!" Por eso pedía ingenuamente conocer los cantos de las almas que están en el cielo, creyendo encontrarlos en coplas devocionales como "Tú eres fuego y eres luz,/ Rey de Reyes, buen Jesús". Al fin, "murió cantando, como suelen todos los que llorando viven: iOh qué linda es la arboleda!,/ iquién tuviese la fiesta en ella!".

También su hermano fray Juan de la Cruz gustaba de esos cantarcillos, que llegaron a constituir en el Carmelo reformado un verdadero repertorio devocional, al que recurre el santo con agrado. Aunque casi todos se han perdido, no hay duda de que debieron de tener un aire popular —muchos serían "divinizaciones"—, y un sencillo temblor emotivo.

"Cuando caminaba —recuerda fray José de Jesús María—, se alegraba tanto de verse en el campo, que mostraba en lo exterior la alegría del ánimo cantando algunas letrillas muy devotas de Nuestra Señora o del Niño Dios". En unas fiestas de Navidad, cantó y bailó enfervorizado la letrilla "Si amores me han de matar,/ agora tienen lugar". De su poesía original, la glosa al villancico "Vivo sin vivir en mí", recoge antítesis como "muerte / vida", y juegos verbales tan significativos como "que muero porque no muero". También "Por toda la hermosura" glosa una copla popular incluida en el "Tesoro de varias poesías" (1580) de Pedro de Padilla. De unos versillos amatorios tradicionales procede "Tras un amoroso lance", que muestra también reminiscencias de otros textos menores. "Sin arrimo y con arrimo" y "Entréme donde no supe" son genuinas coplas castellanas, aunque su tema, villancico y estrofas sean, quizá, creación personal del carmelita. El poemita !Que bien sé yo la fonte" comienza con un popular ritmo de seguidilla continuando por pareados con un estribillo de rima independiente -el "Que" inicial es sin duda el enunciativo popular sin verbo introductor (: "Qué de noche le mataron / al caballero..."); el sustantivo "fonte", con -ó- no diptongada, nos recuerda el difundido romance de "Fontefrida". Por lo que hace a los que escribe !Acerca de la Ssma. Trinidad" y el salmo "Encima de las corrientes", emparentan con los de la época de los Reyes Católicos en el empleo de la rima en consonante, aunque su vocabulario y estilo remitan más bien al romancero viejo y juglaresco.

La calidad artística de los poemas que nacen por este procedimiento es evidente. "Alejado de toda técnica italianizante —observa Dámaso Alonso—, dentro de la tradición de las modestas coplas octosilábicas castellanas, escribe unas cuantas composiciones que yo no sé si decir que son mis preferidas. Nunca

el ansia de cima (que es, en fin de cuentas, todo nuestro anhelar humano) se ha expresado con más gallardo ímpetu".

Parecida importancia tiene el recuerdo de los versos profanos garcilasistas. A este influjo hay que referir -tal vez a ejemplo de fray Luis de León- el uso de la lira, aunque no esté todavía claro qué caminos concretos le llevan a ella. En otra vertiente, J. Baruzi descubrió curiosas dependencias. Versos como "los valles solitarios, nemorosos" y "ioh mano blanda, oh toque delicado!" recuerdan la "Égloga primera" de Garcilaso: "iOh tela delicada!.../ ¿Dó está la blanca mano delicada...?"; el "Pastorcico", por su parte, remite a la tradición pastoril del toledano. El P. Crisógono señaló también coincidencias entre la copla 31 del "Cántico espiritual" - "En sólo aquel cabello"y el soneto 23 de Garcilaso - "Y en tanto que el caballo que en la vena"-; o entre el último verso de la primera copla de la "Llama" -"Rompe la tela deste dulce encuentro"-y el soneto 22 del toledano - "de vuestra hermosura el duro encuentro"-. Para María Rosa Lida, se detectan claras reminiscencias de la "Égloga primera" en la "Llama de amor viva". Dámaso Alonso sugiere, en fin, la ascendencia garcilasista de voces y rimas como "viva"/ "esquiva"; de temas como el de la fuente; de expresiones como "ninfas", "noche oscura", "salir", etc.; de versos como "el aspirar del aire,/ el canto de la dulce filomena", tan próximos a "el viento espira,/ Filomena sospira en dulce canto". Todo ello demuestra la presencia del cantor de Elisa en la poesía de san Juan de la Cruz, el cual habría aprovechado elementos diversos del poeta toledano para dar emoción, belleza y prestancia a su propia poesía.

El mismo Dámaso Alonso avanzaría decisivamente en la investigación de las fuentes poéticas del carmelita al demostrar que, a las influencias ya señaladas, había que añadir las derivadas de la versión "a

lo divino" del propio Garcilaso de bida al ubetense Sebastián de Cór. doba (1575). El descubrimiento la había hecho ya J. Baruzi, reflexio. nando sobre la nota sanjuanista que encabeza la "Declaración" de la "Llama": "La compostura de estas liras son como aquellas que en Bos. cán están vueltas a lo divino, que dicen: La soledad siguiendo, llorando mi fortuna, me voy por los caminos que se ofrecen...", reproducción | teral del "contrafactum" de la "Canción II" de Garcilaso hecho por Córdoba. Más claro aún es el caso del "Pastorcico", que en lo esencial es vuelta "a lo divino" de unas redondillas populares - "Un pastorcillo solo está cantando"probablemente de la segunda mital del S. XVI, aunque su estrofa final -"Y al cabo de un grato rato se ha encumbrado" - aproveche el tem del "árbol de la Cruz" y el del pastor que muere asido a sus ramas que provienen directamente de Se bastián de Córdoba. El propio Garcilaso vuelve a dejar su impronta en el tema de la "fuente" de la estrola 11 del "Cántico espiritual", convertida por el ubetense en símbolo sa cro - "Allí estaba una fuente clara y pura / que como de cristal resplandecía"—, y de nuevo en el tem del "aire de la almena" ("Noche", copla 7), tomado también del Garcilaso "a lo divino": "Allí entre do almenas hice asiento". La canción de Boscán (y nos referimos precisamente al poeta catalán), cuyo primer verso es en el texto de Córdo ba "El fuego de amor vivo", inspi ró probablemente el arranque es clamativo del tercero de los gran des poemas sanjuanistas: "¡Oh la ma de amor viva!", así como el an biente de simbología sagrada qui hace de estos versos una de la composiciones más hondamente no ligiosas de nuestra literatura. La certeza que hoy tenemos de qui san Juan de la Cruz leyó el Garo laso "a lo divino" no puede hacer nos olvidar, sin embargo, el hechi prácticamente seguro, de que com ció directamente la poesía del 10 ledano.

Ello se deduce de hechos sintoficos recogidos por Dámaso hnso -así, las alusiones al "vuedel cabello" y al "aspirar del aire canto de la dulce filomena", inidos en los versos del toledano y itidos por su refundidor arte de eso, no parece muy difíenalar otros pasajes sanjuanisque ofrecen indicios de esa misreminiscencia. Recordemos, ejemplo, uno en prosa procete de la "Llama": "Sabe muy aquí el alma que es condición Dios llevar antes de tiempo conlas almas que mucho ama" (conario a "rompe la tela deste encuentro"). Creemos que en ido del escritor resuenan vagante los versos de la "Égloga ter-"de Garcilaso —"En la hermoela se veían/ entretejidas las silres diosas", llorando a una ninaya vida había sido "antes de po y casi en flor cortada"—, lo mo puede proceder del "contram" del ubetense, donde no se aciona la prematura muerte del

w encima de estos recuerdos y

namos resplandece, sin embarla originalidad del poeta san n de la Cruz. Primero, porque do reación literaria obedece a crios de imitación renacentista, permitía servirse de materiales los con tal de sentirlos personalne, reestructurándolos desde pectivas inéditas. Y luego, porél supo convertir un vasto sisde signos literarios mostrenen instrumento expresivo de sus las experiencias. En realidad, versos laten con vida propia ue desvelan el alma del poeta toda su dramática ansia de colcación. En ellos se traducen a bra expresiva sus ansias, júbisoledades y hasta desesperacio-Esta poesía, como resumió H.

bada a la unión de amor. Y aunque es innegable que san Juan de la Cruz considera sus experiencias como algo imposible de expresar por medios verbales, estos versos suponen, el más patético de los esfuerzos por potenciar la palabra humana hasta transformarla en signo capaz de superarse a sí mismo. Por eso son sus versos la mejor revelación que conocemos de una vida



Copia del dibujo del 'Monte de perfección', que el autor de la 'Subida del Monte Carmelo' traza en El Calvario como compendio de su doctrina ascética. A cada carmelita de Beas le regala una copia para que la lleve en el breviario.

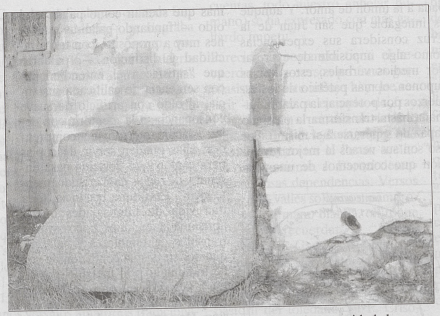
dedicada a la búsqueda de la experiencia mística, en la que cada palabra encierra una confidencia, y cada sonido asoma a un abismo.

Al final, los versos de san Juan de la Cruz nos permiten conocer un espíritu ansioso de absoluto a través de la más lograda creación poética de nuestro Siglo de Oro. Alfonteld, se distingue de cualquier so Reyes, que tan bien comprendió por un peculiar dinamismo que el alma del extático carmelita, le dede toda gárrula palabrería; finió como "poeta despojado y diando el anecdotismo autobio- recto, bíblico y sencillo, amante y lsta, revela la evolución espiri- casto, candoroso y frutal, a medio del místico, desde el inicio del camino siempre entre la canción y la tuya" (20, 7). de perfección hasta la arri- la plegaria". Por eso escribe poe-

mas que suenan como palabras al oído - "fundando palabras y razones muy a propósito, con tanta facilidad y distinción"-, palabras que "satisfacen el entendimiento con sentencia de calificada sustancia, al oído con artificio de suave consonancia, a la memoria con dejarse fácilmente tomar y comprender; ellas pueden servir de coplas para cantar y de doctrina para enseñar y de reglas para cristianamente vivir". En última instancia, toda una vida de intensidades queda aprisionada en unos pocos versos transidos de temblores y bellezas, que por su misma condición de voz de lo humano y lo inefable, nos sitúa a la vez en el centro del misterio y a mil leguas de su comprensión. He aquí la paradoja, raíz última de su artística eficacia emotiva e iluminadora.

4. La forma como concreción de lirismo. En los versos de San Juan de la Cruz encontramos, a fin de cuentas, la respuesta del místico al reto que le plantea la necesidad de comunicar experiencias inefables. Por una parte, sus versos le premiten aliviar la tensión interior, objetivando su angustia en palabra emotiva. Por otra, le ayuda a hacerse entender, ofreciéndose como jalones del itinerario místico, para incitar al lector a la búsqueda de ese mundo de maravillas. Hay, pues, en la poesía del santo un doble propósito, psicológico y propedéutico. A ello habría que añadir un ansia de "seducción", cifrada en poner de manifiesto el hechizo del contacto con lo divino. El místico se esfuerza, en consecuencia, en que sus versos dejen ver, como en transparencia, la irresistible belleza de Dios, a quien presenta como un amante que despliega todos sus atractivos ante los ojos atónitos de la requerida de amores.

Esta concepción de la belleza que debe resplandecer en la poesís mística encuentra una apoyatura, al menos literal, en un conocido texto de Jeremías: "¡Oh, Señor!, tú me sedujiste, y yo quedé seducido: fuiste más fuerte que yo, y te saliste con



...

San Juan, que cita ese texto en la "Subida del Monte Carmelo" para demostrar la multiplicidad de sentidos de las revelaciones divinas, parece esforzarse en potenciar el poder sugestivo de la palabra en trance lírico - palabra seductora -, de manera que por ella se sientan arrastrados sus lectores al amor de tan atractivo amante. Ello parece confirmarse con la teoría relativa al canto de sirenas, tal como aparece en el "Cántico espiritual". El Amado ofrece a la esposa el "canto de sirenas de su deleite", y "así como , según dicen, el canto de serenas es tan sabroso y deleitoso que al que le oye, de tal manera le arroba y enamora, que le hace olvidar como transportado de todas las cosas, así el deleite de esta unión de tal manera absorbe el alma en sí y la recrea, que la pone como encantada". Pese al sentido moralmente negativo que el mito de las sirenas tiene generalmente en nuestra literatura del Siglo de Oro, san Juan lo interpreta positivamente - "a lo divino", viendo la llamada a la unión mística como un canto de sirenas que Dios entona para atraer al alma, fascinándola. De ahí que su esfuerzo por embellecer la poesía con toda clase de recursos formales hava de conectarse con ese esfuerzo seductor a medidas entre la Biblia y el mito, que supone una

apuesta por la capacidad de arrastre del Amado y su palabra. Curiosamente, un testigo segoviano adivinó esta faceta de la personalidad del santo, lo que le llevó a definirle como un "encantador a lo divino".

De esa manera, la envoltura formal del mensaje poético se convierte para San Juan de la Cruz en señuelo trascendente de la caza de amor. No puede extrañar, por consiguiente, su esfuerzo por perfeccionar sus textos desde perspectivas estéticas. Así, el cantor de las "nadas" retoca incansablemente sus versos, busca la estructura perfecta, rastrea -y frecuentemente la halla — la palabra bella y eficaz, selecciona metros y estrofas, experimenta con recursos de retórica, saca partido de la connotación textual y del lenguaje figurado. En ocasiones, su prosa le sirve de banco de pruebas para ensayar fórmulas que luego incluirá en sus poemas, usándolas también como resortes emotivos en sus pláticas y libros. Así, afirman sus biógrafos que solía repetir con frecuencia: "¡Oh esperanza del cielo, que tanto alcanzas cuanto esperas!", lo que luego plasmará líricamente en unos conocidos versos de "Tras un amoroso lance": "Porque esperanza delcielo/ tanto alcanza cuanto espera". Y si en carta a las carmelitas de Beas de 22 de noviembre de 1587 recomienda "cerrar los sentidos con uso e in-

Pozo de Medina del Campo en el que, según la tradición, recibió Juan de Yepes la visita y gracia de que le hizo merced la Vírgen María. Se halla en el solar del antiguo Hospital 'de las bubas'.

clinación de soledad y olvido toda criatura", dirá en la redond de la "Suma de perfección": "0 do de lo criado,/ memoria del Cri dor...". La poesía aparece así con producto de la experimentación, la reflexión y de la inspiración multáneamente. "San Juan de Cruz -resume Jorge Guillénacierta con el equilibrio supre entre la poesía inspirada y la m sía construida. El poema se en como la más sutil arquitectura, do de cada pieza ha sido trabajadan el artífice más cuidadoso de apro marse a la perfección; y la perfe ción artística se aúna a la esp tual". Y así, aunque no se le put llamar poeta filólogo en sentido tricto, la seriedad con que ejent su oficio de escritor, el provet que saca del estudio de las letra su exquisita sensibilidad lírio convierten en un verdadero m tro en el uso artístico del idio

De acuerdo don lo que decim la selección que hace el poeta de léxico líricamente eficaz obede en esencia a criterios poemáticos partir de ahí, no tiene reparos recurrir a las fuentes más diver Como Fernando de Herrera, a que con propósitos bien distingusta del "considerado escogio to de voces", procurando que o sean "deleitosas", bellas y est das, cuales pretende el poeta".

Su vocabulario no se muestra en momento afectado, porque iere reflejar siempre su genio éfico y su indudable buen gusto. Biblia, la Patrística y la Liturgia proporcionan un rico caudal de abras, junto a eventuales préstaos escolásticos, términos de filonatural, vocablos coloquiales, alismos y voces procedentes de nesía culta y popular. Así, alteren sus versos términos tan vapintos como "ciervo", "contino", wor", "lástima", "palomica", "", "fonte", "nemoroso", "vulrar", "esquivo", "substancia", ajada", "abrasar", "flechas", ne", "tenebroso", o "Carillo". I su pluma, todos esos vocablos mevan su capacidad sugeridora stuarse en un contexto de gran Contencia emotiva, que los refunde omo se ha dicho repetidas ven. les devuelve su perfil origi-

de Más allá de la palabra individualén-nda, la poesía sanjuanista se remestra fecunda en asociaciones portales de deslumbrante calidad líenta Recurriendo al estilo paradóde pola puen contacto términos que, ofreprundo un aparente conflicto seeriantico, potencian mutuamente su espiteza o expresividad con lo inuput de su alianza. Pensemos, por do implo, en el sintagma "ninfas de jenilea", en que la mitología se herovet na con la Biblia en chocante etra estizaje; o en otros tan sugestivos "io no "cierzo muerto", "mosto de madas", "ínsulas extrañas", "pedicto florido", "ventalle de cedros<sup>2</sup>, Nunca la poesía española ha ado a acuñaciones poéticas más bed aperadas., Se trata, en efecto, de icologos estilísticos inimitables, que not millamente "saben a san Juan de ven Cruz". También habría que ina, ur aquí los "opósitos" de ascensti dia petrarquista que, vueltos "a gill divino", sugieren el misterio por propia formulación paradógica: estaterio suave", "regalada llaga", a soledad sono-"A veces, el "opósito" se esta-



Relicario hecho en 1969 tras la restauración del dibujo de San Juan de la Cruz en el Instituto Central de Conservación y Restauración de Obras de Arte, Arqueología y Etnología de Madrid.

b ece sobre la base de un adverbio r odal: "que tiernamente hieres". La paradoja puede aparecer, en fin, en su forma más sorprendente cuando el poeta quiere extremar la expresividad: "y su ciencia tanto crece,/ que se queda no sabiendo"; "pues mi misma vida espero/ muriendo, porque no muero"; "abatime tanto, tanto,/ que fui tan alto, tan alto...", etc.

También el lenguaje figurado proporciona a la poesía de san Juan de la Cruz algunos de sus recursos más eficaces. Ante todo, el símbolo, intuición que vertebra sus grandes poemas, y que, gracias a su riqueza de contenido, hace adivinable lo místico por caminos no conceptuales. Sirviéndose de signos simbólicos, el poeta señala en dirección al misterio, apoyándose en

asociaciones psíquicas establecidas en lo subconsciente. A eso se debe la magia verbal de su sorprendente poesía, que basa toda su eficacia en la capacidad de sugerir, creando en el lector un estado de ensoñación que tiene rasgos genuinamente líricos. La realidad no queda, sin embargo, empobrecida al constituirse en cimiento del signo simbólico, sino que se enriquece por el hecho mismo de dispararse en vectores alusivos infinitamente variados. De ahí, que san Juan no multiplique los símbolos -- propiamente, éstos se reducen a la noche, el monte, el amor conyugal, la llama, la caza y pocos más-, sino que forja unos cuantos de gran valor significativo, en los que concentra toda su concepción de la unión de amor.

000

Así, cada uno de ellos, en la medida que vertebra directa o indirectamente - mejor, explícita o implícitamente- el conjunto de su poesía, constituye un elemento cohesionante que la reduce místicamente a unidad. Y es que, como apuntó C. Bousoño, el símbolo establece "unas ecuaciones identificativas de orden mágico" que funcionan con independencia de la lógica. Tal vez haya que buscar aquí ese aire de trascendencia que emanan los poemas sanjuanistas, erigidos en claves de comprensión de todo un modo de vivir de cara al amor. Si prescindimos de hipotéticas prioridades, podríamos afirmar que lo más valioso de la poesía del vate de Fontiveros radica en su apuesta por el símbolo, gracias al cual consigue hacer "cordialmente inteligible" lo que, por definición, escapa a las fuerzas de la sola inteligencia.

Todo se completa, en fin, con un sabio recurso a la retórica. De acuerdo con la norma agustiniana de hermosear la lengua para conmover y edificar "el escritor cristiano debe servirse del ornato para mover a fervor y devoción", san Juan recurre a una variada serie de figuras, tanto procedentes de la "inventio" como de la "elocutio". En general, los grandes poemas integran con tal arte esos recursos en su estructura general que, aunque actúan con la máxima eficacia, pasan desapercibidos a un lector poco atento. Más visible es la retórica de algunos poemas de arte menor. Así, las coplas "Vivo sin vivir en mí" tienen un conceptismo formal semejante al de la poesía de cancionero. El verso sanjuanista se sirve sobre todo de la retórica emotiva, la cual, partiendo de la emoción del escritor, potencia, como decía F. Sánchez, "todo lo que es entusiasmo o vehemencia natural, toda pintura fuerte que mueve, que hiere, que agita el corazón; todo lo que transporta al hombre fuera de sí mismo". Hay, pues, en la base de este poetizar una emoción en germen —la "inteligencia de amor"—, desarrollada luego en palabras potenciadas por "figuras, comparaciones y semejanzas, que antes rebosan algo de lo que sienten, y de la abundancia del espíritu vierten secretos y misterios, que con razones lo declaran (prólogo del "Cántico espiritual").

Así aparecen en los versos del santo figuras como la "exclamación" -"iOh llama de amor viva!"-, la "interrogación" — "Pues, ¿cómo perseveras...?" —, el "apóstrofe" -"Oye, mi Dios, lo que digo"-, la "optación" - "irompe la tela deste dulce encuentro!"-, la "sermocinación", la "ficción de personas", la "expolición", etc. El poeta muestra su dominio de la técnica con una ágil alternancia de recursos que evitan la monotonía. "Importa variar los afectos -decía Gregorio Mayans-, porque de este modo el ánimo del oyente se combate de muchas maneras". Así se consigue que el poema, en palabras de Dámaso Alonso, ondule emotivamente como una "llama rauda, veloz, dulcemente heridora". El resultado será una obra conmovedora gracias al estilo patético - "estilo de las pasiones"-, consiguiendo, como quería Mayans, un discurso "vehemente, encendido y eficaz, pero que no parezca de algún hombre furioso o demasiadamente apasionado, sino animado de un espíritu racional, dulcemente impulsivo, y expresado sencillamente, para que así mueva mejor, sin que el adorno lo impida, llevando tras sí la atención que mueve". Como el Esposo del "Cántico", la retórica ha pasado con discreta eficacia por estos versos que, en su virtud, han quedado para siempre "vestidos de hermosura".

Habrá de ser, sin embargo, la música la que otorgue su perfección definitiva a este poemario. Desde la modestia instrumental de la métrica, el instinto poético de san Juan acierta con los moldes más adecuados, manteniendo una justa equidistancia entre la sencillez y el virtuosismo. Todo es cuestión de eufonía, o mejor, de magia fónica. Como decía Gerardo Diego, "jamás la poesía castellana se ha expresado en una materia más suave, melodiosa, eurítmica, y de matices y veladuras musicales más cristalinos y tornasolados". Siempre fue la música uno de los grandes amores de san Juan de la Cruz -recuérdese, por ejemplo, la anécdota de los tañedores que acuden a su lecho de muerte-, y ello repercute positivamente en sus versos. La secuencia sonora, la distribución de acentos y pausas, las aliteraciones, la difícil facilidad de las consonancias, la eficacia de los encabalga-

mientos, el tacto en el manejo de la hipérbatos, todo subraya la fluenca musical de estos versos singulares. Fl ritmo cadencioso, tan perfecto en el diseño general como en los detalles evidencia las dotes del poeta para melodía verbal. Prueba de ello es que sus poemas fueron cantados min pronto en los conventos de la refini ma carmelitana, incluso tratándow de composiciones tan compleias como el "Cántico espiritual", lo que al explica, según E. Orozco, que un "como ocurre con la gran obra mi sical, sólo gozamos plenamente des i poesía cuando comenzamos a saber la la de memoria; esto es, cuando en in realidad no leemos, sino que esqu chamos".

Al final, siempre hallaremos unos curo núcleo de misterio si queremo explicar la fascinación que emanado los versos de san Juan de la Cruz 🏗 vez se deba todo a la vital autentio dad de estos poemas, para cuya com posición decide el escritor no sacase las palabras de la boca, sino de corazón, cargando el acento, com apuntaba J. Bergamín, "hacia el lad místico, misterioso, del centro m clear, tocando extremadamente corazón oscuro de la llama, pulsa do en él el latido vivo de Dios". E el fondo - así lo reconoció nada me nos que Federico García Lorca-, poesía sanjuanista se basa en el "mi terio", las raíces que se clavan en limo que todos conocemos, que to dos ignoramos, pero de donde m llega lo que es sustancial en el arti De ahí que encontremos en ella m sustancia mágica que lógica, que venza del lado de lo cordial, pulses bre todo lo connotativo, y atienda lo armónico tanto o más que a lor mico. Así se explica que su lectu suma al lector en un estado de en ñación, más allá de cualquier flexión. Es la sensibilidad, los antilos de infinito, la añoranza de mundo ignoto pero, paradójicamo te, siempre suspirado, lo que es versos excitan. De ahí su profut dad poética, su poder de embrian su alado lirismo. "Una fosforesti cia -concluye José Mª Valverdi que brota del cabrilleo mágico de palabras, y metamorfosea la mi ria", hasta sacar de ella "un nu fluido hechizante".

## a poesía de an Juan de la Cruz

El secreto de "la música callada"

### **ANTONIO GARROSA**

ODUCCION

poesía es el instrumento del que San Juan de la se sirve para comunicar, siquiera sea de forma imada, el proceso interno que vive su alma como ado del amor a Dios en el que se consume, una inencia que es, de suyo, inexpresable. Y he aquí a poesía, ese "fingimiento de cosas útiles, cubierveladas por muy fermosa cobertura", como la hatinido el Marqués de Santillana (1), le sirvió al de Fontiveros para describir las intensas emos de su espíritu y a sus lectores posteriores para

inca imaginaría Santillana que las "cosas útiles" que él se refiere como objetivo de la descripción de la fueran de semejante naturaleza. Pero en la pludica Juan de la Cruz esta utilización de la poesía ha dominiortunadamente posible. Y si la poesía es "fingilado" o aproximación, cuando se propone explicar deciones —que no son sino de amor— entre Dios e tombre, entre el Creador y su criatura, Fray Juan se como "cobertura" el modelo de la poesía eró-penorosa, con amplia tradición en la historia litematica de la humanidad y sobre todo en la literatura rematita de su tiempo. En cuanto a la forma, el modelo de la poesía eró-penorosa de media debe regir en la composición poética (2), San en dos por el Renacimiento.

anté resultado feliz de esta combinación de propósine materia, forma y técnica poéticas, de acuerdo con nes cios más autorizados de la crítica, consagra al pese voltraile carmelita como el más grande de nuestros

lo candidade a su objetivo religioso principal, la trascandidade la lenguaje humano de los efectos del amor diens San Juan de la Cruz alcanzó con sus versos la
ensidade la lenguaje humano de los efectos del amor diensidade la lenguaje humano de los efectos del amor del
ensidade la lengua de la cima de
del antección artística. El misterio técnico de la poesía
amo Juan ha logrado, como apunta Dámaso Alonso
estruta a lengua de la desa constitufina de sentido último de sus canciones, éstas constitufina de sentido último de sus canciones, éstas constitufina más acabada muestra de la poesía lírico amoroestruta de la poesía lírico estruta de la poesía lírico amoroestruta de la poesía lírico estruta de la

MALISIS FORMAL DE LA POESÍA SANJUA-

producción poética de San Juan de la Cruz, como

la de otros grandes de nuestra lengua (Manrique, Garcilaso y Fray Luis de León con sus poesías originales) es corta en extensión. Los años de su vida fueron relativamente pocos y muchos sus trabajos. Apenas una docena de composiciones que por su entidad merezcan el nombre de tales bastan para hacer del místico carmelita, en palabras de Jorge Guillén, "el gran poeta más breve de la lengua española, acaso de la literatura universal" (4).

Como un entretenimiento circunstancial hay que considerar a las dos pequeñas letrillas que ponen fin a las composiciones del Santo: "Del verbo divino", evocación navideña inspirada en el comienzo del Evangelio de San Lucas, formada por cuatro versos de seis sílabas, con rima consonante de pies cruzados y "Olvido de la criado" una redondilla sobre el mismo tema que se desarrolla más ámpliamente en la *Noche* y en el *Cántico*.

Escaso valor poético tiene la composición titulada "Versos que se escriben en la "Subida del Monte" y son programa y doctrina para subir a él", de métrica irregular y en los que la rima —más que consonante en este caso— se establece entre palabras enteras (todo, nada), empleadas con reiteración a lo largo de las veinticuatro expresiones (versos?) en que se articula el pensamiento reflejado en el título.

Los poemas menores fueron compuestos, con toda probabilidad, en dos etapas diferentes: durante los meses de encierro en la cárcel toledana, entre Diciembre de 1577 y Agosto de 1578, o durante los años de la estancia en Granada de Fray Juan, en la primera mitad de la década de los ochenta.

Los dos romances sanjuanistas son singulares por su factura, pues en ambos la rima asonante característica del romancero se convierte en rima perfecta, que se establece siempre entre las formas verbales "-ía" y "-aba" del indefinido. Su contenido es bíblico, ya que el primero y más largo de ellos (310 versos de carácter narrativo) recrea las primeras páginas de los Evangelios de Juan y Lucas, mientras que el segundo, de tan sólo 68 versos, es una paráfrasis del Salmo "Super flumina Babilonis", tal como reza su título.

Las dos "Coplas a lo divino" que comienzan con los versos "Vivo sin vivir en mí" y "Entréme donde no supe" tienen una estructura similar. En ambas sus ocho estrofas de siete versos octosílabos van desarrollando la estrofilla inicial de tres versos, el último de los cuales (con alguna ligera variante en ocasiones) cierra

también cada una de las estrofas del poema (5).

La primera de estas coplas tiene gran semejanza con el poema paralelo de Santa Teresa, en cuya estrofilla inicial cambia la expresión desiderativa "y de tal manera espero" por la de "y tan alta vida espero". Se trata de un juego conceptual de palabras que ya era lugar común en la poesía amorosa de los cancioneros del Siglo XV (6), de donde sin duda lo toma San Juan para someterlo al proceso de traslación a otro tipo de amor más elevado.

La copla que comienza

Entréme donde no supe y quédeme no sabiendo, toda ciencia trascendiendo,

refleja ya alguno de los efectos del éxtasis y la contemplación divina. Aparecen en ella ciertas ideas que se expondrán con más amplitud y fortuna en los poemas mayores y las violentas contradicciones semánticas tan frecuentes en los dos místicos carmelitas, como la que encontramos en la expresión "un entender no entendiendo".

Mayor valor literario tiene la composición que el

Santo titula Otras coplas "a lo divino": Tras de un amoroso lance, y no de esperanza falto volé tan alto tan alto que le dí a la caza alcance.

Como en los casos anteriores, sus cuatro estrofas (formadas cada una por dos redondillas)(7) concluyen con los dos versos últimos de la copla inicial. Su texto reitera los anhelos del alma que se purifica y eleva a través de la oración, en su ansia de ascender hasta la meta del encuentro con Dios. Dicho encuentro se verifica en el instante sublime en que se da "a la caza alcance", conforme al simbolismo repetido en el poema.

Algunos de los elementos simbólicos característicos de la poesía sanjuanista, como el de la oscuridad disipada por el amor, o el de la llama amorosa en la que el alma se consume sin dolor, aparecen en la pequeña composición titulada Glosa "a lo divino":

Sin arrimo y con arrimo, sin luz y a oscuras viviendo todo me voy consumiendo.

Sus tres estrofas de nueve versos (8) concluyen, sucesivamente, con cada uno de los versos de la cancioncilla inicial, que así aparece repetida en el texto.

La otra pieza poética también titulada Glosa "a lo

divino" comienza con la letrilla

Por toda la hermosura nunca yo me perderé sino por un no sé qué que se alcanza por ventura.

De acuerdo con un esquema ya conocido, los dos versos finales de esta redondilla se repiten, con mínimas modificaciones, al final de cada una de las nueve estrofas que integran el poema (9). Aunque el mérito literario no sea muy grande en esta ocasión, hay que destacar, sin embargo, la presencia repetida y como balbuciente de la expresión "un no sé qué que se halla por ventura", un hallazgo estilístico del poeta que al-

canzará toda su plenitud sugerente en la séptima del Cántico Espiritual.

Todas las composiciones de las que hemos habit hasta ahora están escritas en octosílabos, el verm to propio del romancero español y característico bién de los cancioneros y de la poesía tradicional tellana del Siglo XV, que es una de las fuentes radoras de la poesía sanjuanista, sobre todo en o a su forma. Pero lo más valioso de la poesía de Juan de la Cruz se escribe en los versos italiano gados a España con el Renacimiento, a partiri obras de Boscán y Garcilaso de la Vega.

A esta nueva forma poética corresponde un in sante poema del Santo, el titulado Cantar del almi a se huelga de conocer a Dios por la fe, compuesto " once pareados endecasílabos que terminan, a mon pie quebrado, con el estribillo común "aunque noche", que figura en la entradilla:

iQué bien sé yo la fonte que mana y com I aunque es de noche!

Dos imágenes literarias, la de la fuente y la del che, están presentes en toda esta bellísima con e ción. Ambas son de procedencia garcilasiana ye pio San Juan las desarrollará más extensamente De Cántico y en la Noche. De esto nos ocuparemo adelante, pero de momento debemos señalar qu el poema que nos ocupa, "la fonte" comienzas símbolo de la fe, que puede disipar la oscuridad fuerza de su luz, para terminar (después de al misterio de la Trinidad) (10) confundiéndose símbolo de la Eucaristía, el "pan de vida":

Aquesta viva fuente que deseo en este pan de vida yo la veo aunque es de noche (11).

En versos italianizantes compuso también Sa el más conocido de sus poemas menores, el que el título de El Pastorcico o Canciones "a lo din Cristo y el alma, integrado por cinco cuartet decasílabos.

Por lo que respecta a los tres poemas mayor ocuparemos ahora sólo de su forma y época de posición. La noche la compuso Fray Juan en la inmediatos a su salida de la cárcel de Toledo, cartar por completo el que sus versos pudiera sido escritos o pensados dentro de la prisión. tico es fruto, en su mayor parte, del obligado o celario, que mantuvo a Fray Juan prisionen cuerpo, pero nunca pudo encarcelar a su espír últimas liras fueron escritas durante la estancia rior del Santo en Andalucía, donde compuso estando en Granada por el año 1584, el poen Llama, que dedicó a doña Ana de Peñalosa.

En el aspecto formal la Noche y el Cántio compuestos, respectivamente, por ocho y cual ras. Esta estrofa, formada por la combinación sos heptasílabos y endecasílabos con arreglo ma rítmico "aBabB", había sido aclimatada el por Garcilaso, quien, tomándola del poeta Bernardo Tasso, la utilizó para Canción V, la Ode ad florem Gnidi. Precisamente del insti musical citado por Garcilaso en el primer versi (12) toma su nombre español la estrofa que tentonces, sería utilizada asiduamente por nuestros pandes poetas del Siglo de Oro y entre ellos, con exmordinaria fortuna, por el propio San Juan de la Cruz. En cuanto a la *Llama*, sus cuatro estrofas de seis versos responden a una variante de la lira, cuyo esquema métrico, "abCabC", explica su autor en el prólogo a los correspondientes comentarios en prosa: "La compostura de estas liras son (sic) como aquellas que en loscán están vueltas a lo divino que dicen:

La soledad siguiendo, llorando mi fortuna,

me voy por los caminos que se ofrecen, etc., alas cuales hay seis pies, y el cuarto suena con el primero, y el quinto con el segundo, y el sexto con el termo (13).

### LA FORMACIÓN CULTURAL Y LA TRAYECTO-TRA POETICA DE SAN JUAN DE LA CRUZ

Detrás de la poesía sanjuanista, cuyo contenido y omerfección todos admiramos, hay una sólida preparadión cultural del autor, muy importante para su época. de Después de sus primeros estudios como escolar de los no suitas en Medina del Campo, donde tuvo notables quinofesores como el sabio humanista Padre Juan Bonia de Salamanca, en cuya auad s frecuentaría los cursos impartidos por grandes all maestros como el Brocense y Fray Luis de León. Allí et judo conocer lo más importante de la literatura espaida de su tiempo, incluyendo célebres obras profanas omo La Celestina, y dos importantes libros italianos ue influyeron en todo el pensamiento renacentista euopeo: El Cortesano, del antiguo Nuncio en España Su Biltasar de Castiglione (traducido al castellano por que los cán a instancias de Garcilaso, dos poetas bien co-dimensidos del entonces estudiante), y los Diálogos de rtell mor, publicado en lengua italiana (Dialoghi d'amore), ero redactado originariamente en castellano por su Ayor utor, el judío español León Hebreo, que se había insa di dado en Nápoles tras la expulsión de los judíos delos letada en España por los Reyes Católicos.

o, En el plano religioso la formación universitaria del rem men Fray Juan de Santo Matía se completa con un n. E mofundo conocimiento de la Biblia y de la filosofía y o consteología tomistas, de los Padres de la Iglesia y tamiem en de los místicos centroeuropeos que habían flore-

spirado durante la época bajomedieval.

las explicaciones docentes de don Francisco Sánchez de las Brozas, en su cátedra universitaria de retórica. Y aunque hasta 1574 no apareció la edición de las poesías de Garcilaso (ya sin el lastre representado por las de Boscán) comentadas por el Brocense (15), es probable que el joven carmelita Fray Juan de Santo Matía asistiera a sus explicaciones. Desde este momento (años 1564 a 1568) la influencia de Garcilaso sería definitiva para la poesía posterior de nuestro Santo.

Unos años más tarde, a partir de 1575, pudo conocer Fray Juan la traslación "a lo divino" que hizo Sebastián de Córdoba de la poesía garcilasiana (16). Aunque la extraña versión de Sebastián de Córdoba se hizo con varios años de anterioridad a la fecha de su edición, ésta tiene su importancia si consideramos que toda la producción poética de San Juan de la Cruz es posterior, pues comienza a gestarse durante la prisión

Siempre se ha dicho que San Juan de la Cruz es el poeta de la esencialidad y que, en consecuencia, recurre más al sustantivo que al adjetivo, como se pone de manifiesto en las once primeras liras del 'Cantico', donde no encontramos ni un sólo adjetivo. Pero en las escasas ocasiones en que éste aparece, lo hace de forma abundante, cual si surgiera de un torrente impetuoso.

toledana del Santo, en el año 1578. De este modo la obra de Córdoba, una auténtica "profanación" de Garcilaso si la examinamos con criterios artísticos y literarios, tuvo sin embargo una importancia capital, como indiscutible modelo seguido por Fray Juan de la Cruz para la transformación en el sentido de "amor a lo divino" que efectuó en sus poemas, cuya base material sigue siendo la poesía amorosa.

La poesía mística sanjuanista (sin olvidar en su trasfondo el influjo de los cancioneros y de la poesía tradicional castellana) surge, pues, a partir de dos fuentes de inspiración fundamentales: los textos bíblicos, especialmente el *Cantar de los Cantares*, y la poesía garcilasiana, una vez convertida por Córdoba a otro significado más alto.

Partiendo de la base de que la obra poética de San Juan de la Cruz representa la manifestación cumbre del misticismo de todos los tiempos, hemos de pensar en sus antecedentes y en la abundantísima literatura espiritual que floreció en la España del Siglo XVI. Los tratadistas religiosos anteriores como Fray Bernardino de Laredo, Francisco de Osuna, Fray Luis de Granada, Juan de Avila, Alonso de Orozco, Fray Pedro Malón de Chaide y toda la pléyade de franciscanos, dominicos, agustinos y jesuitas, habían realizado ya la preparación ascética necesaria, dejándonos una literatura espiritual en la que, cuantitativamente, predomina con mucho lo ascético sobre lo místico. Así pues, en el último tercio de este Siglo, Teresa de Jesús y Juan de la Cruz, los dos místicos carmelitas -de acuerdo en esto con la clasificación de los autores espirituales

según las órdenes religiosas establecida por Menéndez y Pelayo- desarrollan su tarea literarias casi exclusivamente en el campo de la mística. Y dentro de ésta Santa Teresa se ocupa en mayor medida de las etapas purgativa e iluminativa, mientras que San Juan de la Cruz se introduce de lleno en el terreno de la "unio". Como señala al respecto don Pedro Sainz Rodríguez, San Juan "prescinde de toda preparación ascética, para entrar de golpe en las más hondas profundidades del

misticismo" (17)

El Santo de Fontiveros consigue trasladar con brillantez sus experiencias místicas a unos versos de incomparable valor, que pueden ser analizados -y gustados - desde dos perspectivas diferentes. La primera de ellas es la religiosa, que supone la intención profunda y la clave del significado místico, en virtud del cual los dos enamorados intervienen en un canto de "amor a lo divino", donde el Amado o Esposo representa a Cristo y la Esposa representa al alma del cristiano que ha sido agraciado con estos favores espirituales. La segunda perspectiva es la profana o estrictamente artística, por la cual se pueden interpretar estas canciones como un poema de amor humano, como un ejemplo acabado de poesía lírica erótico-amorosa. Cualquiera

en materias christianas y religiosas, el Garcilaso a lo di vino (19), cuya publicación en 1575, como apunta Dá maso Alonso, tuvo amplia repercusión en numerosos conventos españoles y en su maduros moradores, los mismos que en su juventud habían leído la poesía amo rosa de Garcilaso deleitándose ante su belleza, pero es perimentando también sentimientos de turbación, por los deseos que suscitaba en su corazón. Sin embargo ahora —concluye Dámaso Alonso— "ante el librillo Sebastián de Córdoba, sucedía que las dulces imáge nes antiguas se suscitaban en el recuerdo, y que ya no había necesidad de reprimirlas, porque eran todas convertibles al amor divino" (20). Entre estos religiosos de los que habla don Dámaso se encontraba Fray Juando la Cruz, quien tomando buena nota del ejemplo y de método de Córdoba, lo siguió con indudable genial dad artística, algo de lo que carecía por completo el de voto e ilustre vecino de Ubeda.

La última etapa del proceso de transformación al divino es la representada en nuestra lengua por el propio Santo carmelita, que se inspira en el modelo con sagrado por el Cantar salomónico y traslada "a lo di vino" la materia amorosa que él mismo crea, bien di rectamente, o bien aprovecĥando elementos de la por sía de los cancioneros y de Garcilaso de la Vega, cui

Desde el punto de vista formal el 'Cántico' tiene la estructura de una auténtica égloga pastoril, que pudiera inclus escenificarse y en la que también hay lugar para el coro, representado aquí por los elementos y las criaturas de la naturaleza, a los que la Esposa interpela con ansiedad sobre el paradero del Amado.

de los dos planos del análisis es fecundo, aunque lo ideal sea acercarse a estos poemas para estudiar conjuntamente su dimensión religiosa y la artística, como hizo el propio autor, que, al crearlos, puso su alta capacidad artística al servicio del más alto fin religioso. Pero incluso prescindiendo de su sentido religioso, podemos analizar la poesía sanjuanista desde el plano humano, "desde esta ladera", según la expresión felizmente acuñada por Dámaso Alonso (18), y nos encontraremos con la más perfecta manifestación poética de los sentimientos amorosos que brotan del corazón

El proceso de divinización, o de referencia a Dios del amor humano, que constituye la base de los poemas de San Juan, ya se había iniciado muchos siglos antes en el libro bíblico del Cantar de los Cantares, donde a través de los encendidos diálogos amorosos entre Salomón y su esposa, la Sulamita, se había visto siempre el símbolo del amor existente entre Dios y su pueblo de Israel, o entre Cristo y su Iglesia si nos situamos en la perspectiva neotestamentaria. Conviene recordar que en el texto salomónico del Cantar los diálogos que mantienen los enamorados fueron redactados en verso, pues la estructura poética sirve mejor a las necesidades de expresión del sentimiento amoroso. Y este proceso de divinización, en la época más cercana ya a nosotros, recorre otras dos etapas sucesivas. Una es la representada por Sebastián de Córdoba y su edición de Las obras de Boscán y Garcilaso trasladadas

obra conoció en sus años de estudiante en Salamana y al que volvió a encontrar, ya sacerdote, a través la versión de Sebastián de Córdoba (21).

Veamos cómo puede llevarse a cabo, en la plum de San Juan de la Cruz, esta transformación de la que venimos hablando. Para ello nos vamos a fijar en l caso de conversión total del sentido profano origina rio de una pieza literaria, que pasa, en virtud de es proceso, a tener un significado final exclusivamenten ligioso, sin merma - sino más bien todo lo contrano de su calidad artística. Fray Juan encuentra un pequa ño poema amoroso que circulaba de forma anónimi mediados del Siglo XVI, y en cuyas cuatro estrofas joven pastor se duele por el abandono de su pasion

Un pastorcillo solo está penado, ajeno del placer y de contento, y en su pastora firme el pensamiento y el pecho del amor muy lastimado. No llora por pensar que está olvidado, que ningún miedo tiene del olvido, mas porque el corazón tiene rendido y el pecho del amor muy lastimado. Más dice el pastorcillo: "¡Desdichado!, ¿qué haré cuando venga el mal de ausencia, pues tengo el corazón en la presencia y el pecho del amor muy lastimado?" Imagínase ya estar apartado de su bella pastora en tierra ajena, y quédase tendido en el arena, y el pecho del amor muy lastimado (22).

A partir de esta base tan exigua, a Fray Juan le basunos ligeros retoques en el léxico, el desarrollo o amplificación de la estrofa segunda en la tercera y el cambio más importante operado en la última estrofa (con la sustitución de la imagen del pastor tendido en arena por la de su elevación-suspensión en el árbol), Data convertir el lamento amoroso del pastorcillo en ma confesión del amor que Dios profesa al pecador. El cuadro pastoril del poema original se mantiene y se acentúa en la versión del Santo, precisamente con la aparición del árbol, elemento clave para el sentido simbólico que se quiere dar al texto. Tal es el contenido del poema en cinco estrofas titulado Un pastorcico, be-Isima alegoría de la Redención, sugerida a través de a imagen final de Cristo en la Cruz (el pastor con sus brazos abiertos sobre el árbol) de los últimos versos: Un pastorcico solo está penado,

Esanto de Fontiveros consigue trasladar con brillantez sus experiencias místicas a unos versos de incomparable valor, que pueden ser analizados -y gustados- desde dos perspectivas diferentes. La primera de ellas es la religiosa, que supone la intención profunda y la clave del significado místico. La segunda perspectiva es la profana o estrictamente artística, por la cual se pueden interpretar estas canciones como un poema de amor humano

ajeno de placer y de contento y en su pastora puesto el pensamiento y el pecho del amor muy lastimado. No llora por haberle amor llagado, que no le pena verse así afligido, aunque en el corazón está herido, mas llora por pensar que está olvidado; que sólo de pensar que está olvidado de su bella pastora, con gran pena

igina e esta

ten

rio-

ima

se deja maltratar en tierra ajena,
el pecho del amor muy lastimado.
Y dice el pastorcico: "iAy, desdichado
de aquel que de mi amor ha hecho ausencia,
y no quiere gozar la mi presencia,
y el pecho por su amor muy lastimado!".
Y a cabo de un gran rato se ha encumbrado

Y a cabo de un gran rato se ha encumbrado obre un árbol do abrió sus brazos bellos, y muerto se quedado asido de ellos, el pecho del amor muy astimado.

Igual que en el caso de Santa Teresa y su prosa formalmente descuidada, se ha tratado con frecuencia de a falta de preocupación artística con que Fray Juan escribía sus poemas, sin importarle nada el arte por el ate, impulsado tan sólo por su arrebatado amor a Dios. Pero de otra parte nos asombra de tal modo la refección y el tecnicismo de la poesía sanjuanista, que dificilmente podemos conciliar su extraordinaria calidad literaria con la total despreocupación estética y artística del autor que la creó. De ahí que Dámaso Alonsos es sintiera obligado a "creer en el prodigio" que representan los versos de San Juan y a pensar que este lombre era, sin que quizá tuviera conciencia de serlo,

un poeta nato y consumado (23). Y en opinión de Jorge Guillén, Juan de la Cruz, artista consumado aunque el arte no le preocupe, "acierta con el equilibrio supremo entre la poesía inspirada y la poesía construída" (24)

Pero acaso el mayor elogio de la poesía sanjuanista sea el que brota indirectamente de don Marcelino Menéndez y Pelayo cuando, queriendo encomiar como se merece la poesía del maestro Fray Luis de León, se refiere al Santo carmelita como punto inalcanzable de comparación y dice: "¿Quién me dará palabras para ensalzar ahora, como yo quisiera, a Fray Luis de León?. Si dijese que fuera de las canciones de San Juan de la Cruz, que no parecen ya de hombres, sino de ángeles, no hay lírico castellano que compita con él, aún me parecería haber dicho poco" (25).

## POR EL CAMINO ASCENDENTE DE LOS VERSOS DE FRAY JUAN

Como parte final de la exposición vamos a realizar un rápido recorrido literario por los grandes poemas del Santo: la *Noche*, la*Llama* y el *Cántico*, que son grandes no por su extensión, sino por la maestría y calidad de sus versos.

Comenzamos estos comentarios por la Noche oscura, breve composición en la que el arrebatado monólogo amoroso que brota del interior de la Amada "con ansias en amores inflamada", confiesa ella misma acerca de su estado en el verso 1b, ha dado pie en alguna ocasión a pensar que se trata de un poema compuesto exclusiva o fundamentalmente como resultado de la experiencia del amor humano, como manifestación poética del amor carnal (26). El propio Santo se encarga de desmentir esta interpretación cuando expone la intencionalidad de sus versos en el subtítulo de la obra: "Canciones de el alma que se goza de haber llegado al alto estado de la perfección que es la unión con Dios, por el camino de la negación espiritual". Es verdad que, por su contenido y su tono, el poema se presta a la confusión. Juan Luis Alborg escribe al respecto con acierto que "San Juan ha llevado a un punto no igualado lo que puede calificarse de poesía erótica a lo divino", aquella en la que "el plano humano es elevado milagrosamente al más alto simbolismo religioso", pero donde, al mismo tiempo, "cada metáfora huma-na tiene tan hondo y poético significado por sí misma, que el lector profano puede olvidar -y aun desconocer- el 'erotismo a lo divino' ante aquella pasión de amor tan encendidamente expresada" (27). Esto es lo que cabalmente sucede en el soliloquio que el alma canta en la Noche. Pero la posibilidad de olvidar el erotismo a lo divino de sus versos no autoriza a negar su existencia, ni a concluir que en el poema sólo aparecen sentimientos, afectos y pasiones de amor humano.

Ya en el título de la composición y en el verso 1º se califica a la noche de "oscura" y la expresión, "a oscuras" se repite en el verso 2º, pues las dos primeras estrofas corresponden a la etapa de la necesaria purificación del alma.

La forma verbal "salí" del verso 1, en primera persona del indefinido (la única personal en estas estrofas iniciales del poema), rige todo su contenido, indicando el comienzo del proceso por el que el alma se despega de todas sus ataduras terrenas, al emprender el camino que conduce a la experiencia mística. La acción verbal de salir indicada aqui explícitamente debe ponerse en relación con el inmediato camino que la Amada recorre "por la secreta escala disfrazada" (verso 2b). José C. Nieto, en su ya mencionada obra San Juan de la Cruz, poeta del amor profano, interpreta que esta escala sirve para el "descenso" de la Amada en busca de su Amado, por quien está "con ansias en amores inflamada" (verso 1b). El recorrido descendente encontraría su justificación en la última estrofa del poema, donde se nos indica que la consumación del amor (simplemente carnal para Nieto) tiene lugar en el plano horizontal y terreno determinado por las azucenas (verso 8e), el escenario discreto y bucólico que los amantes eligen para su encuentro y posterior reposo (28). Sin embargo, en contra de esta interpretación, Juan de la Cruz habla en el subtítulo del "alto estado de perfección" al que equivale este reposo y el primer comentario en prosa redactado para el poema lleva el

carácter de la enamorada en ambas obras. Habla de dos mujeres que se consumen en el fuego de la pasión amorosa y lo confiesan abiertamente (31). Pero mien tras Melibea - según Nieto - es la enamorada pasiva que espera con paciencia que su amado tome la den sión y ascienda por la escala para dar cauce a su pa sión, en la Noche es la Amada quien se comporta ac tivamente y desciende resuelta por la escala para ira encuentro de su Amado. La comparación es exacta en cuanto al realismo con que se expresa la pasión amo rosa, tanto por parte de la Amada sanjuanista, que s confiesa "con ansias en amores inflamada", como por Melibea, que proclama su amor de forma descarnado ante Celestina y ante su padre Pleberio. Pero no resul ta tan afortunada la distinción entre el temple de la dos enamoradas, pues Melibea no es, ni mucho menos una mujer pasiva, sino que, por el contrario, activi como el auténtico motor de la Tragicomedia y es la mijer fuerte que, sin salir de su casa y operando con n inteligencia y su poderosa intuición, mueve todos lo hilos de la trama y maneja la conducta de los demá personajes, para ponerlos al servicio de su decididano luntad amorosa (32).

Si la noche es "oscura" al principio del poema, proto cambia el calificativo y en el verso 3° se habla ya

En San Juan son frecuentes las construcciones antitéticas y los cambios bruscos en el discurso poético, que nos llevan de repente a una conclusión distinta de la que cabría esperar, como sucede en una de las composiciones menores donde juega también con los conceptos de "ascenso" y "descenso"

título bien elocuente de "Subida" (29). Pero es que además, si en la última estrofa la referencia a las azucenas puede indicar que la acción del poema se ha situado a ras de tierra (lo que justificaría la interpretación del recorrido descendente de la Amada por la escala secreta), hay otras dos imágenes de sentido contrario en las estrofas anteriores: la de los "cedros-" (verso 6e) y la de la "almena" (verso 7°), de significado netamente ascendente, y más cuando en ellas se habla del aire que circula libremente —y por eso refresca— entre las cimas de los altos cedros o entre los huecos de las almenas.

Por otra parte en San Juan son frecuentes las construcciones antitéticas y los cambios bruscos en el discurso poético, que nos llevan de repente a una conclusión distinta de la que cabría esperar, como sucede en una de las composiciones menores donde juega también con los conceptos de "ascenso-" y "descenso":

Cuanto más alto llegaba
de este lance tan subido,
tanto más bajo y rendido
y abatido me hallaba;
dije: "ino habrá quien alcance!";
y abatíme tanto tanto
que fui tan alto tan alto,
que le dí a la caza alcance (30).

José C. Nieto establece al mismo tiempo una comparación y una diferencia entre el poema sanjuanista y La Celestina, a propósito de la escala y del distinto

"la noche dichosa", con lo que estamos ante una im gen distinta de la que, en torno a la noche, nos ofra la poesía renacentista en general y concretamente poesía garcilasiana, fuente de inspiración para Fraguan. En efecto, en Garcilaso la noche es sinónimos oscuridad, de tristeza y de dolor, como sabemos por los desesperados lamentos del pastor Numeroso tras muerte de su amada Elisa (33) y también por el fino Soneto XXV, escrito con ocasión de la visita del por a la tumba toledana de doña Isabel Freyre, donde bla de "aquella eterna noche oscura" (verso 12), reindose a la muerte, que habrá de cerrarle definition mente los ojos.

Al comienzo de la fase iluminativa del poema la curidad de esta noche "dichosa" por la expectativa amor, se ve alumbrada, cada vez con más intensido por la pequeña luz que la fe alimenta en el cora (verso 3e). A pesar de su aparente insignificancia terial, esta luz es capaz de guiar con certeza a la Amada (el alma) en su búsqueda ansiosa del Amado (sos 4ab), con quien se encontrará finalmente "en pete donde nadie parecía" (verso 4e), esto es, en la su dad y en las condiciones ideales para la culminad del encuentro amoroso, como explicará con detalles Juan en la estrofa 35 del Cántico.

Y el pequeño destello luminoso de la fe, cuando refuerza por el amor al contacto con el Amado, como el grano de mostaza evangélico (34) y se o vierte en la luz radiante y potentísima que disipa la la contacto con el Amado, como el grano de mostaza evangélico (34) y se o vierte en la luz radiante y potentísima que disipa la la contacto con el contacto con el Amado, como el como el contacto con el Amado, como el como el como el contacto con el Amado, como el c

ENERO DE 1992 39

thas y la oscuridad de la noche, e inunda de clarigel escenario de la "unión transformante-", que se coa con supremo acierto en la majestuosa estrofa 5:

iOh noche que guiaste!

iOh noche amable más que la alborada!
iOh noche que juntaste
Amado con amada,

amada en el Amado transformada!.

He aquí, en versos nunca igualados, la expresión cade la unión con Dios por la que el alma queda condida con El, como nos explica Santa Teresa en vapas a pasajes de Las Moradas (35). Y he aquí también expresión poética terminante, que sólo se justifica no efecto del amor divino, pues si bien el amor hula no se manifiesta en la unión (que aquí evocan los sos c y d), nunca produce la transformación o funda de la Amada en el Amado que anuncia, sin nina aduda, el verso e.

De otro lado, estos versos reflejan de modo patente fujo litúrgico que opera en el poeta, y en concreditado de la Vigilia Pascual y de la liturgia de a que durante ella se celebra. En este sentido, la de del poema termina siendo tan radiante como la Sábado Santo, que la Iglesia canta con júbilo en el mane Pregón Pascual, después de que la pequeña del cirio litúrgico (símbolo de Cristo resucitado, vence sobre el pecado y sobre las tinieblas de la ente) se haya extendido, inundando el mundo con daridad gozosa.

anoche sanjuanista presenta finalmente el mismo divo que ejerce sobre los enamorados en algunas scapitales de la literatura universal. Tal es el caso Romeo y Julieta shakesperiano, en la que los jóvementes piensan con ansiedad en la noche como intello missecuencia la llegada del alba, porque entonces tán obligados a separarse. Así se expresa también to cuando, por idéntico motivo, ha de poner fin a che de amor con Melibea: "Jamás querría, señolimo de amaneciese, según la gloria e descanso que mi do recibe de la noble conversación de tus delicamientos" (36). Por eso Fray Juan, aun con la disciplina se consuma, termina cantando en forma simila alabanzas de la noche transfigurada: "¡Oh nomable más que la alborada!" (verso 5b).

as liras 6 y 7 de la Noche corresponden a la fase del proceso, "al alto estado de la perfección que unión con Dios", según la fórmula utilizada como da del poema por el propio San Juan de la Cruz. da la estrofa 6 (de clarísimo tono bíblico) hay un con de la estrofa 6 (de clarísimo tono bíblico) hay un con del Cantar de los Cantares, que se hace patro del Cantar de los Cantares, que se hace patro del Amado protegido por la solícita atención de la solicita atención de la almena (verso 7a), recuerdo tal vez —como en la solicita atención de la solicita ate

Fontiveros, después de haber sido confesor en el convento de la Encarnación durante varios años.

Por lo que respecta a la Amada (el alma), el proceso termina llevándola a un estado de suspensión que refleja admirablemente en el verso 7e, "y todos mis sentidos suspendía", donde percibimos un inconfundible —y anticipado— regusto cervantino, aunque la acción verbal de "suspender" tenga aquí otra significación más profunda e intensa que la de causar admiración o embelesar con la que la usará más tarde el autor del Quijote), para apuntar directamente a la unión mística con Dios.

La última lira del poema es la que refleja la máxima quietud, como corresponde al estado del alma que goza ya la suprema unión con la divinidad. Nada ni nadie puede enturbiar esos instantes de beatitud en los que la Amada descansa inclinada, a su vez, sobre el

San Juan de la Cruz, como Fray Luis de León, demostró conocer muy bien el origen de la "fuente que mana y corre" y a ella se dirigió con paso firme, a pesar de las dificultades del camino -aunque es de noche-. Tanto el agustino como el carmelita padecieron los rigores y la oscuridad de la prisión, debido a las tensiones surgidas entre varias órdenes religiosas.

Amado (verso 8b) (37). Y, sin embargo, la estrofa de la absoluta inanición se describe con inusitada actividad verbal, pues en ella aperecen hasta cinco verbos en forma personal, un gerundio y un participio, se bien su significado semántico coincide en buena parte y los diferentes semas de estos verbos apuntan a la apacibilidad y la calma, como reflejo de la dejación y el abandono supremos que caracterizan a la unión transformante:

Quédeme y olvidéme,
el rostro recliné sobre el Amado,
cesó todo y dejéme,
dejando mi cuidado
entre las azucenas olvidado.

Gran parte del encanto de esta lira reside en el aire arcaizante que la envuelve, como consecuencia del uso reiterado del pronombre enclítico de primera persona, que contribuye además al establecimiento de la rima.

Ya hemos visto cómo esta última estrofa ha servido para interpretar la *Noche* como el resultado poético de la pasión erótico-amorosa, excluyendo toda posibilidad de remitir este amor al plano del erotismo "a lo divino". De acuerdo con la tesis de José C. Nieto, el sustantivo "cuidado" que la Amada menciona en el verso 8d, equivaldría a la honra que la mujer deja olvidada entre las azucenas, testigos mudos e inocentes de la pérdida de su virginidad (38). Estableciendo un evidente paralelismo literario, hay que reconocer que, incluso si éste hubiera sido el verdadero motivo inspirador del poema, Fray Juan de la Cruz ganó por la mano en delicadeza al exquisito Marqués de Santillana, que concluye en un marco poético semejante la más refinada de sus serranillas de aceptación, aquellas en que

llega a consumarse la pasión física de los amantes:

Asy concluymos el nuestro processo sin façcer excesso, e nos avenimos. E fueron las flores de cabe Espinama los encobridores (39).

Pero el amor del que escribe San Juan de la Cruz es otro distinto del amor humano, por más que la escena amorosa se represente entre las flores, para crear el marco bucólico que contribuye a resguardarla de forma delicada y pudorosa. Una cosa es que la Noche (como las grandes composiciones sanjuanistas), en atención a su forma y temática pueda estudiarse también como un poema de amor humano, y otra muy distinta es que haya de considerarse exclusiva o fundamentalmente como manifestación de este amor-pasión, o a San Juan de la Cruz como cantor del amor carnal. Y así el cuidado del que la Amada se olvida, ante la experiencia del "amor a lo divino" plenamente gustado, no es sino el conjunto de las preocupaciones y los afectos terrenales.

En cuanto al poema de la Llama de amor viva, el más corto de los que ahora nos ocupan, todo él es una pura exclamación que brota de la entrega sin reservas en la culminación de la experiencia mística. Y siendo éste el último estadio del proceso ascensional de la criatura hacia la unión con su Creador, en estas "Canciones del alma en la íntima comunicación de unión de amor de Dios" (40) no hay ningún elemento propio de las etapas purgativa e iluminativa sino que todo en ellas es "unio"

Esta llama amorosa hiere "tiernamente" —notemos el contrasentido semántico entre el adverbio y el verbo al que acompaña— "en el más profundo centro" del alma (verso 1c), en lo más recóndito, allí donde, como explica sabiamente Santa Teresa, "pasan las cosas de mucho secreto entre Dios y el alma" (41).

En la estrofa segunda tenemos de nuevo el recurso a las fórmulas antitéticas tan frecuentes en nuestra literatura mística, cuando el poeta explica los efectos de "cautiverio suave" (verso 2a) y de "regalada llaga" (verso 2b) (42) que esta llama de amor produce en el alma, también herida por el amor. Una vez que estos efectos llegan al paroxismo, tiene lugar el resultado inquietante que expresa el verso 2e: "Matando, muerte en vida la has trocado", un verso de todo punto incomprensible para la sola mentalidad humana, como incomprensible es el texto litúrgico que pudiera haberle servido a San Juan de inspiración en este pasaje, la exclamación jubilosa - referida a Cristo resucitado - del prefacio de la Misa de la Resurrección: "Qui mortem nostram moriendo destruxit et vitam resurgendo reparavit".

En la estrofa tercera aparece el motivo literario de la luz, como efecto inseparable del fuego amoroso de la llama, y así entronca el poema con el de la Noche oscura. El resplandor de este fuego estimula a todas las potencias del alma, "las profundas cavernas del sen-

tido" (verso 3c) (43), de modo que, despertando letargo —"que estaba oscuro y ciego" (verso 3d). ponden uniéndose a la acción del amor que open ellas. Conviene dejar constancia aquí del parale existente entre esta estrofa y la Oda a Salinas de Luis de León, sobre la que habremos de volvera pósito del Cántico Espiritual. Si en los versos sa nistas es la luz (el resplandor de la llama) la que rando simbólicamente a través de la vista, hace alma responda a la llamada del amor divino, en Luis es el sonido (la música extremada de Salina factor que, operando en este caso a través del hace que el alma recuerde su origen divino (estro y se sume a la música inaudible producida por el vimiento continuo de las esferas celestes (estroi En Fray Luis la respuesta del alma, en sintonía gran concierto del universo, produce esa "dulcísim monía" (verso 6e), el éxtasis místico que, por una vez, acierta a reflejar el sabio agustino en las esti

Aquí la alma navega por un mar de dulzura, y finalmente en él ansí se anega, que ningún accidente extraño o peregrino oye o siente. iOh desmayo dichoso! iOh muerte que das vida!. iOh dulce olvid iDuráse en tu reposo sin ser restituído

jamás a aqueste bajo y vil sentido!. (4) En San Juan la apoteósis del proceso místicos nifiesta en la estrofa cuarta. Aquí, en la emocio confesión de amor del alma al Amado, aparece tagma del "aspirar sabroso" (verso 4d), que mo prende por su misterio y por la sensación que si de profundo y secreto deleite, sólo inteligible pa enamorados y de cuya explicación se siente inca Santo, hasta el punto de que confiesa su impo para alcanzar en prosa la cima marcada por el e interrumpe bruscamente la redacción:

"En aquel aspirar de Dios yo no querría habi aun quiero; porque veo claro que no lo tengo de decir, y parecería menos si lo dijese... y por el lo dejo" (45).

El Cántico Espiritual, con sus cuarenta liras sianas, es la pieza más importante, por su exte entre toda la poesía sanjuanista. Desde el prino Esposa nos pone en antecedentes de una expen mística ya gustada y que ha dejado en ella una da huella:

¿Adonde te escondiste Amado, y me dejaste con gemido? Como el ciervo huiste, habiéndome herido;

salí tras ti clamando, y eras ido (46) Hasta tal punto permanece indeleble en la el recuerdo de la experiencia aquí apenas sugeno todo el poema gira en torno al ansia de repetira confiesa ella misma en las estrofas finales, mente en la 38, cuando pide expresamente al gustar de nuevo "aquello que me diste el di (verso 38e).

Las cuatro primeras estrofas del *Cántico* corresponn al inicio de la "purgatio" y, al igual que en la *No*n, el Santo recurre a la forma verbal "salí", que inna la actitud del alma al embarcarse en el proceso de propia purificación.

Desde el punto de vista formal el Cántico tiene la structura de una auténtica égloga pastoril, que pudienicluso escenificarse y en la que también hay lugar ara el coro, representado aquí por los elementos y las maturas de la naturaleza, a los que la esposa interpenon ansiedad sobre el paradero del Amado (estrofa La respuesta coral de las criaturas, la impresionanestrofa 5, nos revela que todo se transfigura — una la sobre la que profundizará la Esposa hasta sus úlmas consecuencias en las estrofas 32 y 33— y se digfica con la presencia del Amado:

Mil gracias derramando pasó por estos sotos con presura, y yéndolos mirando con sola su figura vestidos los dejó de hermosura.

En la estrofa 7 la Esposa muestra la ansiedad proresiva que en ella suscitan los comentarios de las criatras sobre las excelencias del Amado. Sus dos últimos

y déjame muriendo

claros ecos mitológicos, seguramente no buscados por el autor, que prescinde siempre de esta fuente de inspiración tan extendida en el Renacimiento español. La petición que formula la Amada nos recuerda la historia de Sémele, que concibió a Dionisio después de haber sido seducida por Zeus, y cometió la imprudencia de pedir a su amante que se le apareciera revestido de toda su majestad, por lo que murió carbonizada, al no poder soportar la presencia del padre de los dioses en medio de su cortejo de truenos, rayos y relámpagos (48).

Las dos últimas estrofas comentadas sirven de introducción a la número 12, auténtico correlato de la escena garcilasiana de la fuente que aparece en la segunda Égloga del poeta toledano. Pero mientras en Garcilaso la fuente es el espejo donde la pastora enamorada encuentra reflejada su propia imagen de forma natural (49), en la lira sanjuanista, enmarcada por la exclamación, la fuente será el cristal donde la Esposa quisiera ver devuelta la imagen del Amado, esa imagen que el amor ha grabado de modo indeleble en su corazón.

iOh cristalina fuente, si en esos tus semblantes plateados formas es de repente los ojos deseados

qual que en el caso de Santa Teresa y de su prosa formalmente descuidada, se ha tratado con frecuencia de la falta de preocupación artística con que fray Juan escribía sus poemas, sin importarle nada el arte por el arte, impulsado sólo por su arrebatado amor a Dios. Pero de otra parte asombra de tal modo la perfección y el tecnicismo sanjuanista, que dificilmente se puede conciliar su extraordinaria calidad literaria con la total despreocupación estética y artística para el autor que la creó

un no sé qué que quedan balbuciendo, mun prodigio de acierto estilístico, en virtud del cual reiteración continuada del sonido /ké/, lejos de procir un desagradable efecto de cacofonía, interpreta rectamente la sugerencia onomatopéyica del balbuoque ocasiona en la enamorada la ansiedad amoro-1(47).

En la estrofa 9, como ocurrirá después en la 31 y en 33, puede apreciarse el recuerdo de la poesía canmeril del Siglo XV, a partir de la repetición de voblos con la misma raíz (robo-robado-robaste), y del ablecimiento de la rima entre formas paralelas de tes verbales diferentes (sanaste-dejaste-robaste).

Descubre tu presencia,
y máteme tu vista y hermosura;
mira que la dolencia
de amor, que no se cura
sino con la presencia y la figura.

dos primeros versos de esta estrofa tienen unos

que tengo en mis entrañas dibujados!

Siempre se ha dicho que San Juan de la Cruz es el poeta de la esencialidad y que, en consecuencia, recurre mucho más al sustantivo que al adjetivo, como se pone de manifiesto en las once primeras liras del Cántico, donde no encontramos ni un solo adjetivo. Pero en las escasas ocasiones en que éste aparece lo hace de forma abundante, cual si surgiera de un torrente impetuoso. De esta forma encontramos abundantes adjetivos en las estrofas 14 y 15, algunos incluso emparejados ("los valles solitarios nemorosos" del verso 14b), otros que tienen un valor anomatopéyico añadido ("los ríos sonorosos" del verso 14d, recuerdo garcilasiano, por otra parte), o los propios de las construcciones antitéticas que ya conocemos ("la música callada" y "la soledad sonora" de los versos 15cd), situados normalmente a continuación del sustantivo.

Especial interés suscita en nosotros el verso 15c, con la misteriosa y poco comprensible expresión de "la música callada". Se trata de la música que el alma puede percibir en la perfecta sintonía con Dios, una música que se hace audible o sonora en la soledad (verso 15d), porque sólo en tal estado, al que se ha llegado mediante la purificación y tras el desasimiento de lo terreno, puede el alma sentir la armonía inefable del amor divino.

Esta música de la que habla San Juan es "callada". como también lo es la producida por las esferas celestiales en su continuo movimiento, según la presenta Fray Luis de León en su Oda a Francisco Salinas. La música del magno concierto universal está dirigida por el gran Maestro (Dios) que se aplica a la "inmensa cítara" (el conjunto de los astros), y no es perceptible para los oídos humanos por su lejanía y por la carencia de silencios con los que poder contrastarla, pues el movimiento de las esferas celestes nunca cesa (50). Pero a través de la música audible surgida del órgano del maestro ciego (Salinas), como a través de la purificación ascética, el alma puede elevarse siguiendo siempre la escala platónica ascensional, hasta llegar a percibir aquella otra música "que es de todas la primera" (Fray Luis), o, lo que viene a ser lo mismo, hasta alcanzar la suprema unión con Dios y escuchar -ahora sí- el sonido de "la música callada" (San Juan de la Cruz).

Ya hemos visto cómo las estrofas 7 y 8 de la *Oda a Salinas* dan lugar al único momento poético en que Fray Luis alcanza la condición de auténtico místico. Se trata de un instante fugaz, un relámpago o exhalación, una experiencia que, apenas entrevista, ya desaparece. Y bien que lo siente el sabio maestro cuando, sin tiempo para gustarla y mucho menos para "olvidarse" en el abandono místico.

iOh desmayo dichoso!

iOh muerte que das vida! iOh dulce olvido! ha de dar paso al anticlímax descendente, con el regreso consiguiente a la oscura realidad terrena:

> iDuráse en tu reposo sin ser restituído

jamás a aqueste bajo y vil sentido!

A diferencia de lo que ocurre con Fray Luis, en San Juan el éxtasis místico se prolonga y se manifiesta en toda su plenitud, no sólo en versos aislados, sino en estrofas enteras, como hemos visto en los poemas anteriores y comprobaremos también en el Cántico.

El bucolismo, que ha sido considerado siempre como uno de los elementos importantes de la poesía lírica —y formalmente la de San Juan lo es—, se muestra en el desarrollo general del *Cántico* y de modo más patente en la estrofa 17.

Detente, cierzo muerto;
ven, austro, que recuerdas los amores,
aspira por mi huerto
y corran sus olores

y pacerá el Amado entre las flores, que sintetiza, junto con la siguiente, toda la apacibilidad de la naturaleza y viene a ser la prueba, en el ámbito de la poesía mística, de la difusión alcanzada en nuestro siglo XVI por el tema literario de la alabanza a la vida retirada.

Otro aspecto estilístico que nos llama la atención es el dinamismo que confieren al texto poético los sus-

tantivos encadenados —once en total— que, como se precipitaran uno tras otro, conforman la estroia A las aves ligeras,

leones, ciervos, gamos saltadores, montes, valles, riberas, aguas, aires, ardores

y miedos de las noches veladores Todos ellos, en su conjunto, son el término al que refiere el mandato imperioso del Esposo que para en la estrofa 21, la llamada al silencio para garante el sosegado deleite de los amantes, cuyo encuen amoroso se describe en la estrofa 22, de contenido milar al de la lira final de la *Noche*:

Entrado se ha la esposa en el ameno huerto deseado y a su sabor reposa, el cuello reclinado sobre los dulces brazos del Amado.

Hay en esta estrofa una influencia clara de la tra ca poética garcilasiana, como demuestra la apario del adjetivo epíteto ("los dulces brazos" del verso 2 y la del sustantivo flanqueado por dos adjetivos en verso 22b ("el ameno huerto deseado") (51).

El recuerdo del *Génesis* y del pecado de Eva apor ce en labios del Esposo en la lira número 23, con anuncio de la superación por el amor de aquella o primera. Luego será la Esposa quien haga la confideria al Amado de que muchas otras almas ("a zapo tu huella"-, verso 25a) se disponen a seguir su ma ejemplo, atraídas por la llamada inconfundible y dulces silbos del Pastor que es el mismo Espo

Las estrofas 26 y 27, en una traslación evidente Cantar de los Cantares, reproducen el canto enajem de la Esposa cuando recuerda sus anteriores expercias con el Amado, las mismas que ya había insime en la estrofa inicial del Cántico:

En la interior bodega de mi Amado bebí, y cuando salía por toda aquesta vega ya cosa no sabía

y el ganado perdí que antes seguía. Allí me dio su pecho

allí me enseñó ciencia muy sabrosa, y yo le di de hecho a mí, sin dejar cosa;

allí le prometí de ser su esposa. Esta confesión de la Amada, impregnada de un fundo lirismo por la repetición del locativo "allí", da estrecha relación con la que, en similares cirtancias, brota de la pluma de Santa Teresa: "¿N

les de esta última lira con los teresianos del "Yalme entregué y di".

La estrofa 28 habla de la dedicación absolu

gr divino de quien ha gozado ya el privilegio de brearlo:

Mi alma se ha empleado
y todo mi caudal, en su servicio;
ya no guardo ganado
ni ya tengo otro oficio,
que ya sólo en amar es mi ejercicio.

anti en también su correspondencia en Las Moradas,
un do Teresa de Jesús dice a sus monjas que "está el
ido a deseando emplearse toda en amor y querría no
ender en otra cosa". (53).

m plano literal en el texto de las estrofas 30 a 33 pecialmente en las dos últimas, que nos hablan de inficación definitiva obrada por el amor divino. Al del proceso místico, la mirada del Esposo (Cristora todas las imperfecciones o manchas de las ario la Esposa (el alma) pudiera conservar alguna huesto la Fray Luis de León, al comentar en su obra este la mebiblico, había conseguido una admirable traductiraria del texto salomónico en el que la Sula-

Fontefrida, Fontefrida, - Fontefrida y con amor, do todas las avecicas - van tomar consolación, si no es la tortolica - que está viuda y con dolor.

Por ahí fuera pasar - el traidor del ruiseñor, las palabras que él decía - llenas son de traición: "Si tú quisieses, señora - yo sería tu servidor". La respuesta de la tórtola no sólo supone el rechazo del ruiseñor (el otro amor, o el "loco amor", como escribía el Arcipreste de Hita), sino incluso la renuncia a los placeres lícitos, pues nada desea para ella una vez que ha perdido a su amado:

"Vete de ahí, enemigo, - malo, falso, engañador, que ni poso en ramo verde - ni en prado que tenga flor,

que si hallo el agua clara, - turbia la bebía yo" (55). San Juan de la Cruz, conocedor sin duda de esta tradición poética, vuelve del revés alguno de sus elementos. La ascesis y el dolor propios de la separación se transforman el plenitud de gozo con la unión, y así el encuentro de la tortolica (el alma) con su Amado se hace realidad, precisamente, "en las riberas verdes" (versos 34 cde), cabe las corrientes de la fuente pura y fría, donde los amantes desean gozar de su amor en so-

de la poesía sanjuanista, cuyo contenido y perfección todos admiramos, hay una sólida preparación cultural wor, muy importante para su época. Después de sus primeros estudios como escolar de los jesuitas en Medina compo, donde tuvo notables profesores como el sabio humanista, Padre Juan Bonifacio, pasó a la Universidad wamanca, en cuyas aulas aulas frecuentaría los cursos impartidos por grandes maestros como Brocense y Fray Luis de León.

pens del sol que cayeron sobre ella sin piedad: "Mopen yo, pero amable, hijas de Jerusalén... No me desimens si soy morena, que miróme el Sol; los hijos de
madre porfiaron contra mí. Pusiéronme por guarde viñas; la mi viña no guardé" (54). Y San Juan
mue libremente con versos que recuerdan la técnilos cancioneros, en los que la Esposa proclama
mirada del Amado, que ha eliminado el último
de sus pasadas imperfecciones:

Cuando tú me mirabas
su gracia en mí tus ojos imprimían;
No quieras despreciarme,
que, si color moreno en mí hallaste,
ya bien puedes mirarme
después que me miraste,
que gracia y hermosura en mí dejaste.

a intervención del Esposo en las dos liras siguiencon su referencia a la tórtola (símbolo por antocon su referencia a habra de la fidelidad amorosa), nos remite ahora a
con addición del Romancero. En efecto, el romance de
con de la tortolica, que se deja morir de
con la dición tras la desaparición de su compacon admitir ninguna clase de consuelo ni hacer
con correctimientos amorosos:

litario. De ahí el impresionante canto a la soledad de la estrofa 35, en la que cada uno de sus versos repite con rara y significativa insistencia el mismo concepto:

En soledad vivía
y en soledad ha puesto ya su nido,
y en soledad la guía
a solas su querido,
también en soledad de amor herido.

Santa Teresa explica también este gusto por la soledad, como condición necesaria para la fiesta del amor, cuando escribe que a estos efectos el alma no necesita alas para buscar al Esposo, "sino ponerse en soledad y mirarle dentro de sí" (56), donde tiene ya su imagen impresa, como aclara San Juan al hablar de la fuente en la estrofa 12 de este mismo poema.

Las últimas liras del Cántico aluden a la fase final del encuentro místico. A partir de la idea de la soledad, tan admirablemente encarecida en los versos anteriores, se plantea una invitación al apartamiento, a adentrarse en lo más profundo y recóndito, como precisa el verso 36e, "entremos más adentro en la espesura", que nos introduce de lleno en el terreno de lo arcano y lo misterioso, en consonancia con el simbolismo místico. Pero este alejamiento de todo lo que es-

torbe al amor, esta búsqueda de la soledad, ha de alcanzarse mediante el progreso ascensional, y así adquiere pleno sentido la voluntad que manifiesta la Esposa en toda la estrofa 36 de recrearse en la contemplación del Amado, remontándose los dos hasta las cumbres más altas:

Gocémonos, Amado,
y vámonos a ver en tu hermosura
al monte y al collado
do mana el agua pura;
entremos más adentro en la espesura,

una exhortación que nos recuerda —y no sólo en el plano literal— la que Fray Luis hace a su amigo el Licenciado Juan de Grial en la *Oda* de su nombre, cuando le anima a olvidar las miserias humanas —acaso las de la propia vida religiosa y universitaria—, para elevarse en busca de la verdadera sabiduría:

El tiempo nos convida
a los estudios nobles; y la fama,
Grial, a la subida
del sacro monte llama,
do no podrá subir la postrer llama.
Alarga el bien guiado
paso, y la cuesta vence, y, solo, gana
la cumbre del collado;
y do más puro mana
la fuente, satisfaz tu ardiente gana (57).

Después de la referencia a "las subidas cavernas de la piedra" (versos 37ab), "que están bien escondidas" (verso c) y en cuyo interior los amantes gustarán "el mosto de granadas", la esencia del amor (versos 37de), San Juan pone en labios de la esposa esa maravilla literaria que es la estrofa 38. Su texto apenas nos desvela la sublime indefinición del deseo, vagamente expresado mediante el impreciso "aquello":

Allí me mostrarías
aquello que mi alma pretendía,
y luego me darías
allí tú, ivida mía!,
aquello que me diste el otro día.

La estrofa siguiente trata de explicitar el indefinido "aquello", concretándolo en "el aspirar del aire", el canto del ruiseñor ("la dulce filomena") y la acción de la "llama que consume y no da pena" (versos 39 abe), términos calcados de los otros poemas sanjuanistas. Con ellos se nos sugieren las delicias que los enamorados gustan en el marco de "la noche serena" (verso 39d), otro recuerdo literario del propio San Juan y de Fray Luis de León (58). Se enlaza así con la estrofa primera del Cántico y se colman las ansias de amor desde allí manifestadas.

En todo caso el encuentro se desarrolla al abrigo de cualquier mirada extraña, sin que ni el dominio (Amiadab) ni los restantes enemigos del alma o sus apetitos desordenados ("el cerco" que aparece sosegado), puedan turbar la soledad y la paz de los amantes. Tal



Grabado de San Juan de la Cruz realizado Francisco Zucchi en 1891

es el contenido de la estrofa 40 con la que se ciem poema. Definitivamente queda sin aclarar en qué siste esa experiencia ya vivida que ahora la Espos conseguido repetir. Y es inútil que pretendamos o cerla en nuestro lenguaje humano; basta con quel de la Cruz nos la deje intuir aleteando en la delicita sus versos.

Con ellos San Juan se elevó hasta la más alta de inspiración poética y su lectura nos permite el nos también nosotros hacia esa misma dirección ca como en el caso del humilde carmelita se habitan cierto lo que Fray Luis de León piensa de la sía, cuando escribe en su obra fundamental, Los bres de Cristo, que "la inspiró Dios en los ánim los hombre, para el movimiento y espíritu de el vantarlos al cielo de donde ella procede; porque sía no es sino una comunicación del aliento celes divino" (59).

Para componer sus poemas no le hicieron la Santo de Fontiveros excesivas precisiones liter sino sólo dejarse guiar por el amor, como muella última estrofa de la *Llama de amor viva*:

iCuan manso y amoroso recuerdas en mi seno donde secretamente solo moras; y en tu aspirar sabroso, de bien y gloria lleno, cuán delicadamente me enamoras!.

San Juan de la Cruz, como Fray Luis de León, denostró conocer muy bien el origen de la "fuente que nana y corre" y hacia ella se dirigió con paso firme, a esar de las dificultades del camino ("aunque es de nohe"). Tanto el agustino como el carmelita padecieron prigores y la oscuridad de la prisión, debido a las tenones surgidas entre varias órdenes religiosas. Y en el ismo año 1591 (60), ambos alcanzarían finalmente cumbre del collado do más puro mana la fuente". le este modo el maestro y su antiguo discípulo en la Inversidad de Salamanca, que tantas cosas tuvieron común (incluso la veneración por Santa Teresa) (1) llegaron casi a un tiempo al abandono definitivo elo terreno, para percibir por siempre la armonía úniy el inefable sonido de "la música callada". Valladolid, Diciembre de 1990

## NOTAS

(1).— Proemio e carta al Condestable don Pedro de brugal.

(2).— Ibídem

(3).—Con este título, "El misterio técnico de la poede San Juan de la Cruz", presenta Dámaso Alonso densayo que dedica a nuestro autor en su libro *Poe*de Española, Madrid, Gredos, 1971, pp. 217-305.

(4).— JORGE GUILLÉN: "San Juan de la Cruz o inefable místico", en Lenguaje y poesía, Madrid,

lianza Editorial, 1962, pp. 75-76.

- (5).— El esquema métrico de estas composiciones a "abbaacc" para el "Vivo sin vivir en mí" y "ababbcc" del caso de "Entréme donde no supe". La rima es consonante, con un par de concesiones aisladas a la sonancia. En las dos ocasiones el pareado final se construye con el verso del estribillo que se repite en totas las estrofas.
- (6).— Por no citar sino un ejemplo, Diego de San edro expone esta misma idea en los versos que interala en su novela sentimental *Tractado de amores de malte y Lucenda*, cuando el enamorado habla de sí ismo con dolorido sentimiento: "Éste, triste más que ombre, que muere porque no muere, vivirá cuando vinte, sin su nombre". Y algo más adelante en prosa: Aquí estó donde, porque no muero, muero; e donde el placer me requiere ni yo le demando". Edición te Keith Whinnom, Madrid, Castalia, 1973, pp. 114 y 169 respectivamente.
- (7).— Su esquema métrico es "abba", correspondiente a la estrofa inicial, y luego, para cada una de las quatro estrofas, "cddc-abba", coincidiendo siempre la

rima de la segunda parte con la fijada en la redondilla que encabeza e identifica el poema.

(8).— El esquema métrico de estas tres estrofas es "abba-b-cdcd".

(9).— Su esquema métrico es "abba-cddc", siendo siempre la rima de la segunda redondilla la misma que encontramos en los cuatro versos primeros, que marcan ya el motivo desarrollado en toda la composición.

(10). - Estrofa 7 y, singularmente, la número 8.

(11).— Esta referencia simbólica se aprecia también, quizá de forma más clara, en la estrofa 9: "Aquesta eterna fonte está escondida/ en este vivo pan por darnos vida/ aunque es de noche".

(12).— "Si de mi baja *lira*/tanto pudiese el son que, en un momento/aplacase la ira/del animoso viento/ y

la furia del mar en movimiento".

- (13). Edición del P. José Vicente Rodríguez, Obras Completas de San Juan de la Cruz, Madrid, Editorial de Espiritualidad, 1980, p. 921. San Juan cita aquí equivocadamente a Boscán por Garcilaso. La confusión se debe a la edición conjunta, en los primeros años, de las obras de ambos poetas, edición conocida en su totalidad con el título de Boscán, ya que las poesías de éste ocupaban los tres primeros libros, en tanto que las de Garcilaso sólo llenaban el cuarto y último del volumen. La cita sanjuanista corresponde así a la versión "a lo divino" hecha por Sebastián de Córdoba de los cinco primeros versos de la Canción II de Garcilaso, cuya redacción original es: "La soledad siguiendo,/rendido a mi fortuna,/ me voy por los caminos que se ofrecen". Véase la edición de las poesías garcilasianas de Elías L. Rivers, Madrid, Castalia, 1972, p. 80.
- (14).— Las obras de Boscán y algunas de Garcilasso de la Vega, repartidas en quatro libros, Barcelona, Imprenta de Carles Amorós, 1543.
- (15).— Obras del excelente poeta Garcilasso de la Vega, con anotaciones y enmiendas del licenciado Francisco Sánchez, catedrático de rhetórica, Salamanca, 1574.

(16).— Las obras de Boscán y Garcilasso trasladadas en materias christianas y religiosas, Granada, 1575.

(17).— PEDRO SÁINZ RODRÍGUEZ: Introducción a la Historia de la Literatura Mística en España, Madrid, Espasa-Calpe, 1984, p. 245.

(18).— Véase su libro La poesía de San Juan de la Cruz, subtitulado precisamente "Desde esta ladera",

Madrid, Aguilar, 1966.

- (19).— Existe una edición moderna (preparada por Glen R. Gale, Madrid, Castalia, 1970) de esta obra curiosa y singular, que, con el título de *Garcilaso a lo divino*, recoge la parte correspondiente al poeta toledano.
- (20). DÁMASO ALONSO: "El misterio técnico de la poesía de San Juan de la Cruz", cit., p. 258.

(21).— Ibídem, pp. 263-266.

(22).— Texto reproducido por Dámaso Alonso en *Poesía española*, cit., pp 245-246. Esta canción anónima la dio a conocer en nuestra época José Manuel Blecua (RFE, XXXIII, 1949, pp. 378-380), quien la había descubierto poco antes en un manuscrito español de la Biblioteca Nacional de París.

(23).— DÁMASO ALONSO: Op. cit., pp. 266-268.

(24). - JORGE GUILLÉN: "San Juan de la Cruz

o lo inefable místico", cit., p. 82.

(25).— Discurso de ingreso de don Marcelino Menéndez y Pelayo en la Real Academia Española, 1881. Estudios y Discursos de crítica histórica y literaria, Santander, Aldus, 1941, tomo II, pp. 60-110. La cita en p. 94.

(26).— Así lo entiende JOSÉ C. NIETO: San Juan de la Cruz, poeta del amor profano, Madrid, Editorial Swan, 1988, obra en la que desarrolla ampliamente este punto de vista, sobre todo en los capítulos XV y XVI, "Fray Juan de la Cruz, poeta del amor profano" y "El otro amor", pp. 207-219 y 221-228, respectivamente.

(27).— JUAN LUIS ALBORG: Historia de la Literatura Española, Madrid, Gredos, 1970, tomo I, p. 918.

(28). – JOSÉ C. NIETO: Op. cit., pp. 200-201.

(29).— Subida del Monte Carmelo. Véase el texto de este comentario en prosa a la Noche en las Obras Completas de San Juan de la Cruz, ed. cit. del P. José Vicente Rodríguez, pp. 185-492.

(30). - Estrofa tercera de Otras coplas "a lo divino".

(31).— JOSÉ C. NIETO: Op. cit., pp. 223-224.

(32).— Tal es la tesis que expone brillantemente don Salvador de Madariaga en su ensayo sobre la personalidad de Melibea, publicado como capítulo inicial de su libro *Mujeres Españolas*, Madrid, Espasa-Calpe

(Colección Austral), 1971, pp. 51-90.

(33).— En este sentido se expresa Nemoroso en la estancia 23 de la *Égloga I*: "Tal es la tenebrosa/noche de tu partir en que ha quedado,/de sombra y de temor atormentado" (versos 318-320). Más adelante, en la estrofa 27, el mismo pastor recuerda "aquella noche tenebrosa, escura,/que siempre aflige esta ánima mezquita/ con la memoria de mi desventura" (versos 367-369). Y en el tercto final del *Soneto XXV* el poeta escribe: "Hasta que aquella eterna noche oscura/ me cierre aquestos ojos que te vieron/dejándome con otros que te vean".

(34).— San Mateo, 13, 31-32.

(35).— Por ejemplo a lo largo del capítulo 2 de las Moradas Séptimas.

(36). - La Celestina, Auto XIX.

(37).— Se trata de una situación similar a la que refleja la estrofa 22 del *Cántico*, donde aparece la Esposa con "el cuello reclinado/sobre los dulces brazos del Amado".

(38).— JOSE C. NIETO: Op. cit., p. 201.

(39).— Serranilla IX, "Moçuela de Bores", estrofa 6. Véase el texto de esta pequeña joya literaria en la

edición de Manuel Durán, *Poesías Completas* del Matqués de Santillana, Madrid, Castalia, 1975, tomo I, pp. 54-56.

(40).— Tal es el rótulo que el Santo coloca inmediatamente después del título del poema.

(41).— I Moradas, 1, 3.

(42).— Estas fórmulas, bastante más abundantes en Santa Teresa que en San Juan, son frecuentes en la teratura amorosa anterior, y un buen ejemplo lo tene mos en La Celestina, cuando, en el Auto X, la vieja a cahueta explica a Melibea en qué consiste el "amo dulce": "Es un fuego encendido, una agradable llaga un sabroso veneno, una dulce amargura, una deleyta ble dolencia, un alegre tormento, una dulce e fiera he rida, una blanda muerte".

La producción poética de San Juan de la Cruz, como de otros grandes de nuestra lengua (Manrique, Garcilaso y Fray Luis de León con sus poesías originale) es corta en extensión. Los años de su vida fueron relativamente pocos y muchos sus trabajos. A penos una docena de composiciones que por su entidad merezcan el nombre de tales bastan para hacer del místico carmelita, en palñabras de Jorge Guillén, "E gran poeta más breve de la lengua española, acaso de la literatura universal"

(43).— Es el mismo símbolo que aparecerá de forma similar en la lira 37 del *Cántico*, "las subidas/caver

nas de la piedra" (versos ab).

(44).— Puede verse el texto íntegro de esta intersante Oda a Francisco Salinas en la edición del P. Flix García, Obras Completas Castellanas de Fray Lidde León, Madrid, Editorial Católica (Biblioteca de Autores Cristianos), 1967, tomo II, pp. 746-748. Por ción que la exclamación luisiana "iOh muerte que divida!", del verso 8b, sólo inteligible desde la perspativa de la experiencia mística, es el equivalente al "Mitando, muerte en vida la has trocado" de San Juanda Cruz (verso 2f de la Llama).

(45).— Llama de amor viva, redacción "A", obras Completas de San Juan de la Cruz, ed. cit.,

1.243.

(46).— Nos referimos siempre a las estrofas de Cántico con la numeración propia de la redacción

(47). — Esta misma reiteración de un sonido, que giere el balbuceo tembloroso, la encontramos en el timo verso del *Soneto X* de Garcilaso, "verme morira tre memorias tristes", que el poeta escribe lamento do la ausencia ya definitiva de doña Isabel Frence.

(48).— Véase la obra de Pierre Grimal: Diccional de Mitología Griega y Romama, Barcelona, Paid

1981, p. 476.

(49). — Este conocido pasaje de la Égloga II ou

aversos 431 a 484, edición de Elías L. Rivers, Poe-Castellanas Completas de Garcilaso de la Vega, htrid, Castalia, 1972, pp. 148-149. El relato nos dese el prado donde viven los pastores Albanio y Ca-"Y en medio aquesta fuente clara y pura/ que en la de cristal resplandecía/ mostrando abiertamente hondura" (versos 443-445). Siguiendo la velada inne lación de su compañero, Camila se dirige a la fuenhnde se ve reflejada, y al punto comprende que ella es la mujer a quien ama el joven Albanio: "A ga pura fontana fue corriendo,/ y en viendo el agua, fue alterada,/ en ella su figura sola viendo" (ver-18. 476-478). También el pastor Salicio de la Égloga I enta el abandono de Galatea, precisamente cuancontempla en las cristalinas aguas del Tajo: "Que agora me veo/ en esta agua que corre clara y pura,/ erto, no trocara mi figura/ con ese que de mí se está h do; itrocara mi ventura! (versos 177-181).

[1].— Para todo lo tratado en este punto resulta interesante el comentario que Dámaso Alonso dela la Oda a Salinas, en Poesía Española, cit., pp.

sil).— Recuérdese la abundancia del epíteto en maso ("verde prado", "fresco y verde prado", "so viento", "fresca sombra", "blanco cisne", "dulta") o construcciones como "corrientes aguas putor cristalinas".

The sum of the sum of

a 13).— 6 Moradas, 7, 8. Poco antes, en el mismo cacab, ha reflejado otra idea semejante; "También os serrá que quien goza de cosas tan altas no tendrá dación... porque se ejercitará ya toda en amar" (6 dadas, 7, 5). Este mismo pensamiento lo había dedada antes por extenso en el capítulo 22 del Lide la Vida.

4).— El Cantar de los Cantares, en Obras Comple-Castellanas de Fray Luis de León, ed. cit., tomo I, 485. Compárese con el texto bíblico que tradu-Soy morena, pero hermosa, hijas de Jerusalén. No is que soy morena; es que me ha quemado el sol. bijos de mi madre, airados contra mí, me pusiea guardar viñas, no era mi viña la que guardaba" tar, 1, 5-6, ed. Nacar-Colunga).

b).— Puede verse el texto completro de "Fonteen El Romancero Viejo, ed. de Mercedes Díaz Madrid, Cátedra, 1976, p. 233. Para la relación ica que ahora estamos analizando es útil consulartículo de Marcel Bataillon: "La tortolica de defida" y del "Cántico Espiritual", en Varia lecde clásicos españoles, Madrid, Gredos, 1964, pp.



Ofrenda floral en Fontiveros, durante los actos organizados con motivo de la conmemoración del IV Centenario

(56).— Camino (redacción de Valladolid), 28, 2. Y otra vez insistirá la Santa en la misma idea, al hablar de "la soledad que ella y su Esposo tienen, cuando esta alma dentro de sí quiere entrarse en este paraíso con su Dios y cierra la puerta tras sí a todo lo del mundo" (Camnino, Valladolid, 29, 4).

(57).— Oda al Licenciado Juan de Grial, estrofas 4 y 5. Su texto completo se encuentra en la edición citada del P. Félix García, tomo II, pp. 766-767.

(58).— *Noche serena* es el título de la Oda que Fray Luis dedica a su amigo don Diego Oloarte, Arcediano de Ledesma.

(59).— Los nombres de Cristo (monte), en Obras Completas castellanas de Fray Luis de León, ed. cit. tomo I, P. 492.

(60).— Fary Luis de León muere el 15 de Agosto de 1591, en el convento de las madres agustinas de Madrigal de las Altas Torres, y Fray Juan de la Cruz unos meses después, en la nochhe del 13 al 14 de diciembre, en el covento de los descalzos de Úbeda.

(61).— Fray Luis no conoció personalmente a Teresa de Jesús, pero fue el primer editor de la obra teresiana (Salamanca, Guillermo Foquel, 1588) y la muerte le sorprendió cuando, por encargo del Consejo Real, preparaba la primera biografía de la Madre Teresa.



Partiendo de la base de que la obra poética de San Juan de la Cruz representa la manifestación cumb misticismo de todos los tiempos, hemos de pensar en sus antecedentes y en la abundantisima literatura e que floreció en la España del siglo XVI. Los tratadistas religiosos anteriores como Fray Bernardino de Lo Francisco de Osuna, Fray Luis de Granada, Juan de Ávila, Alonso de Orozco, Fray Pedro Malón de Chaide realizado ya la preparación ascética necesaria, dejándonos una literatura espiritual en la que, cuantitativo predomina con mucho lo ascético sobre lo místico